

إعداد سِينًا أَنْ بِنُ صَلَّاحُ الْجِرَاكِيُّ رِبِينًا أَنْ بِنُ صِلَّاحُ الْجِرَاكِيُّ

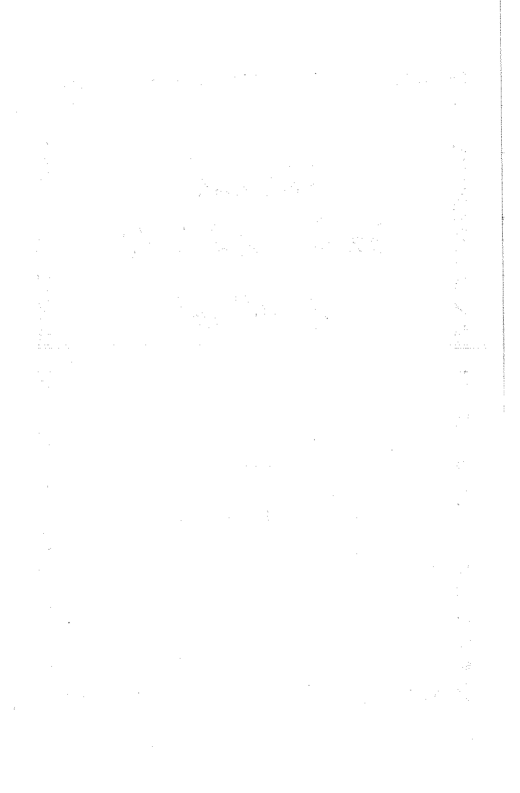
www.wylsh.com

## أسسئلة قادت شباب الشيعة إلى الحــق

الناشر: موقع العقيدة www.aqeedeh.com

إعداد وجمع سليمان بن صالح الخراشي

-A127V







## مقدم\_\_ة

الحمد لله القائل: ﴿وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا السُّبُلُ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]، والصلاة والسلام على رسوله خاتم الأنبياء القائل (إن بني إسرائيل افترقوا على إحدى وسبعين ملة ؛ كلها في النار إلا وسبعين ملة ؛ كلها في النار إلا واحدة »، فقيل: يا رسول الله، ما الواحدة ؟ قال: «ما أنا عليه اليوم وأصحاى » (١).

## أما بعد:

فقد أراد الله \_ بإرادته الكونية القدرية \_ أن يتفرق المسلمون إلى شيع وأحزاب ومذاهب شتى، يعادي بعضهم بعضاً، ويكيد بعضهم لبعض؛ مخالفين بذلك أمر الله لهم حال الاختلاف بالرد إلى كتابه وسنة نبيه عَلَيْهُ؛ في قوله: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنهُ نبيه عَلَيْهُ وَالْيُومِ الْآخِرُ ذَلِكَ خَيْرٌ وَآحُسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٩٥].

<sup>(1) «</sup>صحيح الترمذي» للألباني (٢١٢٩). وانظر الكلام على هذا الحديث رواية ودراية في رسالة الشيخ سليم الهلالي «درء الارتياب عن حديث ما أنا عليه والأصحاب».

ولهذا: كان من الواجب على كل ناصح لأمته، محب لوحدتها واجتهاعها أن يسعى ما استطاع في لم شملها «على الحق»، وإعادتها كما كانت في عهده على (عقيدة وشريعة وأخلاقاً)؛ اتباعاً لقوله تعالى: ﴿وَاعْتُصِمُوا بِحَبُلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا نَفَرَقُواً ﴾ [آل عمران: ١٠٣].

ومن أهم ما يعجل بهذا الأمر: تنوير أبناء الفِرَق المخالفة لـدعوة الكتاب والسنة بها هم عليه من تجاوزات وانحرافات تحول بينهم وبين الهدى ولزوم جماعة المسلمين.

ومن هنا جاء التفكير في جمع هذه الأسئلة والإلزامات الموجهة إلى شباب طائفة الشيعة الاثني عشرية لعلها تساهم في رد العقلاء منهم إلى الحق؛ إذا ما تفكروا في هذه الأسئلة والإلزامات التي لا مجال لدفعها والتخلص منها إلا بلزوم دعوة الكتاب والسنة الخالية من مثل هذه التناقضات.

وقد أعجبني \_حقًا \_ما قام به أحد الإخوة الشيعة المهتدين إلى الحق (١) عندما تحدث عن تجربته في الانتقال من الضلال إلى الهدى في كتاب اختار له اسمًا مناسباً هو:

«ربحتُ الصحابة.. ولم أخسر آل البيت»!

<sup>(</sup>١) هو الأخ الفاضل: أبوخليفة القضيبي، من مملكة البحرين. وقد أكرمني بزيارتـه في منزلي بمدينة الرياض.

وقد وُفِّق \_ ثبَّته الله \_ في هـ ذا الاختيار؛ لأن المسلم الحق لا يجد حرجاً في الجمع بين محبة آل البيت ومحبة الصحابة \_رضي الله عنهم أجمعين\_.

وهو يذكرني بذاك النصراني الذي أسلم؛ فألُّف كتاباً بعنوان: «ربحتُ محمداً.. ولم أخسر عيسى» \_ عليهما السلام \_.

وليُعلم \_ بعد هذا \_ أنني انتقيت معظم هذه الأسئلة والإلزامات من منتديات الشبكة العنكبوتية \_ لاسيها منتدى الدفاع عن السنة \_، وأضفتُ عليها مجموعة كبيرة من الإلزامات التي اطلعتُ عليها في الكتب التي حاورت الشيعة، ثم قمت بتهذيب ذلك كله، وسبكه في قالب متحد، وبنَفُس واحد؛ فليس لي من هذا العمل إلا الجمع والتهذيب، سائلاً الله أن ينفع به الموفقين من شباب الشيعة، وأن يجعله مفتاح خير لهم، مذكرهم أخيراً بأن مراجعة الحق خير من التهادي في الباطل، وأن الواحد منهم في حال لزومه السنة، والفرح بها، ونصرتها؛ قد يفوق في أجره ومكانته آلافاً من أهل السنة البطالين، المعرضين عن دينهم، اللاهين في الشهوات، أو الواقعين في الشبهات، والله يقول: ﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِأَنفُسِهِمْ يَمْهَدُونَ ﴾ [اروم: ١٤].

وَاللهُ أَعِلَم، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

كتبه/ أبو مصعب

Alkarashi1@hotmail.com

## الإلزامسات

المنافه الشيعة أن عليًا رضي الله عنه إمام معصوم، ثم نجده باعترافهم ينزوج ابنته أم كلثوم «شقيقة الحسن والحسين» من عمر ابن الخطاب رضي الله عنه!! (١) فيلزم الشيعة أحد أمرين أحلاهما مر: الأول: أن عليًا رضي الله عنه غير معصوم؛ لأنه زوج ابنته من كافر!، وهذا ما يناقض أساسات المذهب، بل يترتب عليه أن غيره من الأئمة غير معصومين.

والثاني: أن عمر رضي الله عنه مسلمٌ! قد ارتضى على رضي الله عنه مصاهرته. وهذان جوابان محيّران.

يزعم الشيعة أن أبابكر وعمر رضي الله عنهم كانا كافرين، ثم نجد أن عليًا رضي الله عنه وهو الإمام المعصوم عند الشيعة قد رضي بخلافتهم وبايعهم الواحد تلو الآخر ولم يخرج عليهما، وهذا

<sup>(</sup>۱) أثبت هذا الزواج من شيوخ الشيعة: الكليني في الكافي في الفروع (٦/ ١١٥)، والطوسي في تهذيب الأحكام (باب عدد النساء ج٨/ ص ١٤٨) وفي (٢/ ٣٨٠)، وفي كتاب الاستبصار (٣/ ٣٥٦)، والمازنداراني في مناقب آل أبي طالب، (٣/ ١٦٢)، والعاملي في مسالك الأفهام، (١/ كتاب النكاح)، ومرتضى علم الهدى في السشافي، (ص ١١٦)، وابن أبي الحديث في شرح نهم البلاغة، الهدى في الربيلي في حديقة الشيعة، (ص ٢٧٧)، والشوشتري في مجالس المؤمنين. (ص ٢٦١)، والمجلسي في بحار الأنوار، (ص ٢٦١). وانظر للزيادة: رسالة «زواج عمر بن الخطاب من أم كلثوم بنت علي بن أبي طالب حقيقة لا افتراء» لأبي معاذ الإساعيلي.

يلزم منه أن عليًا غير معصوم، حيث أنه بايع كافرين ناصبَيْن ظالسمَيْن القراراً منه لهما، وهذا خارم للعصمة وعون للظالم على ظلمه، وهذا لا يقع من معصوم قط، أو أن فعله هو عين الصواب!! لأنها خليفتان مؤمنان صادقان عادلان، فيكون الشيعة قد خالفوا إمامهم في تكفيرهما وسبهما ولعنهما وعدم الرضى بخلافتهما! فنقع في حيرة من أمرنا: إما أن نسلك سبيل أبي الحسن رضوان الله عليه أو نسلك سبيل شيعته العاصين؟!

لقد تزوج على رضي الله عنه بعد وفاة فاطمة رضي الله عنها عدة نساء، أنجبن له عدداً من الأبناء، منهم : عباس بن على بن أبي طالب، عبدالله بن على بن أبي طالب، جعفر بن على ابن أبي طالب، عثمان بن على بن أبي طالب.

أمهم هي: "أم البنين بنت حزام بن دارم"(١).

وأيضاً: عبيد الله بن علي بن أبي طالب، أبـوبكر بـن عـلي بـن أبي طالب.

أمهم هي: «ليلي بنت مسعود الدارمية» (٢).

وأيضاً: يحيى بن على بن أبي طالب، محمد الأصغر بن على ابن أبي طالب، عون بن على بن أبي طالب.

<sup>(</sup>١) (كشف الغمة في معرفة الأثمة).

<sup>(</sup>۲) السابق، و «الإرشاد»، ص ۱٦٧، «معجم الخوثي» ( ۲۱/ ۲٦).

أمهم هي: «أسماء بنت عميس»(١).

وأيضاً: رقية بنت علي بن أبي طالب، عمر بن علي بن أبي طالـب \_ الذي توفي في الخامسة والثلاثين من عمره\_.

وأمهما هي: «أم حبيب بنت ربيعة» (٢).

وأيضاً: أم الحسن بنت علي بن أبي طالب، رملة الكبرى بنت علي ابن أبي طالب.

وأمها هي: «أم مسعود بنت عروة بن مسعود الثقفي»(٣).

والسؤال: هل يسمي أبٌ فلذة كبده بأعدى أعدائه؟ فكيف إذا كان هذا الأب هو علي بن أبي طالب رضى الله عنه.

فكيف يسمي علي رضي الله عنه أبناءه بأسهاء من تزعمون أنهم كانوا أعداء له؟!

وهل يسمي الإنسان العاقل أحبابه بأسماء أعدائه؟!

<sup>(</sup>١) السابق.

<sup>(</sup>۲) السابق. و «الإرشاد» ، ص ۱۹۷ ، «معجم الخوتي» (۱۳/ ۶۵).

 <sup>(</sup>٣) «كشف الغمة في معرفة الأثمة»؛ لعلي الأربلي (٦٦/٢). وانظر لمعرفة مراجع شيعية أخرى أثبتت الأسماء السابقة لأبناء علي رضي الله عنه: «الإمامة والنص»
 للأستاذ فيصل نور ، ص ٦٨٣-٦٨٦.

والتمسوا غيري»! (١) وهذا يدل على بطلان مذهب الشيعة، إذ كيف يستعفي منها، وتنصيبه إمامًا وخليفة أمر فرض من الله لازم عندكم - كان يطالب به أبابكر - كما تزعمون - ؟!

ق يزعم الشيعة أن فاطمة رضي الله عنها بَضْعة المصطفى صلى الله عليه وسلم قد أهينت في زمن أبي بكر رضي الله عنه وكسر ضلعها، وهُمّ بحرق بيتها وإسقاط جنينها الذي أسموه المحسن!

والسؤال: أين علي رضي الله عنه عن هذا كله؟! وهو ما يأنف منه أقل الرجال شجاعة. فلهاذا لم يأخذ بحقها، وهو الشجاع الكرار؟!

النبي عليه الصلاة والسلام وتزوجوا منهم، والعكس بالعكس، لا سيا الشيخين منهم، كا هو متفقٌ عليه بين أهل التواريخ ونقلة الأخبار سُنة منهم أو شيعة.

فإنَّ النبي عليه الصلاة والسلام:

- تزوج عائشة بنت أبي بكر رضي الله عنه.
- وتزوج حفصة بنت عمر رضي الله عنه.
- وزوج أبنتيه (رقية شم أم كلشوم) لثالث الخلفاء الراشدين الجواد الحيي عثمان بن عفان رضي الله عنهما، ولذلك لقب بذى النورين.

<sup>(</sup>١) "نهج البلاغة»، (ص ١٣٦)، وانظر: (ص ٣٦٦\_٣٦٧) و(ص ٣٢٢).

- ثم ابنه أبان بن عثمان تزوج من أم كلثوم بنت عبدالله بن جعفر ابن أبي طالب.
- ومروان بن أبان بن عثمان كان متزوجاً من أم القاسم ابنة الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب
- ثم زید بن عمرو بن عثمان کان متزوجاً من سکینة بنت الحسین.
- وعبدالله بن عمرو بن عثمان بن عفان كان متزوجاً من فاطمة بنت الحسين بن علي.

ونكتفي بذكر الخلفاء الثلاثة من الصحابة، دون غيرهم من الصحابة الكرام الذين كانوا أيضاً مصاهرين لأهل البيت؛ لبيان أن أهل البيت كانوا محبين لهم، ولذلك كانت هذه المصاهرات والوشائح (١).

وكذلك وجدنا أن أهل البيت كانوا يسمون أبناءهم بأسهاء أصحاب النبي عليه الصلاة والسلام كما هو متفق عليه بين أهل التواريخ ونقلة الأخبار سُنة منهم أو شيعة.

فهذا على رضي الله عنه كما في المصادر الشيعية يسمِّي أحد أبنائه

<sup>(</sup>١) ومن أراد التوسع في مصاهرات الصحابة مع أهل البيت فليرجع إلى كتاب (الـدر المنثور من تراث أهل البيت) للفقيه الإمامي علاء الدين المدرس، ففيه غنية وزيادة على ما ذكرنا.

من زوجته ليلى بنت مسعود الحنظلية باسم أبي بكر، وعلي رضي الله عنه أول من سمَّى ابنه بأبي بكر في بنى هاشم (١).

وكذلك الحسن بن علي سمَّى أبناءه : أبابكر وعبدالرحمن وطلحة وعبيدالله (٢).

و كذلك الحسن بن الحسن بن علي (٣). وموسى الكاظم سمى ابنته عائشة (٤).

وهناك من كان يكنى بأبي بكر من أهل البيت وليس له بإسم، مثل زين العابدين بن علي (٥)، وعلي بن موسى (الرضا) (٦).

أمَّا من سمَّى ابنه باسم عمر رضي الله عنه؛ فمنهم على رضي الله عنه، سمَّى ابنه عمر الأكبر وأمه أم حبيب بنت ربيعة، وقد قتل بالطف مع أخيه الحسين رضي الله عنهم، والآخر عمر الأصغر وأمه الصهباء

<sup>(</sup>۱) انظر: الإرشاد للمفيد (ص ٣٥٤)، ومقاتل الطالبيين لأبي الفرج الأصبهاني الشيعي، (ص ٩١)، وتاريخ اليعقوبي الشيعي (ج٢ ص٢١٣).

<sup>(</sup>٢) التنبيه والإشراف للمسعودي الشيعي، (ص ٢٦٣).

<sup>(</sup>٣) مقاتل الطالبيين لأبي الفرج الأصبهاني الشيعي، (ص ١٨٨) طبعة دار المعرفة.

<sup>(</sup>٤) كشف الغمة للأربلي (٣/ ٢٦).

<sup>(</sup>٥) كشف الغمة للأربلي (٢/٣١٧).

<sup>(</sup>٦) مقاتل الطالبيين لأبي الفرج الأصبهاني الشيعي، (ص ٥٦١ - ٥٦٢) طبعة دار المعرفة.

التغلبية، وهذا الأخير عُمِّرَ بعد إخوته فورثهم (١).

وكذلك الحسن بن علي سمَّى ابنه أبا بكر وعمر (٢). وكذلك علي بن الحسين بن على (٣).

و كذلك على زين العابدين.

وكذلك موسى الكاظم.

وكذلك الحسين بن زيد بن على.

و كذلك إسحاق بن الحسن بن على بن الحسين.

وكذلك الحسن بن علي بن الحسن بن الحسين بن الحسن.

وغيرهم كثير، لكن نكتفي جذا القدر من المتقدمين من أهل البيت خشية الإطالة (٤).

أمًّا من سمَّى ابنته بعائشة فمنهم: موسى الكاظم (٥)، وعلى

<sup>(</sup>۱) انظر: الإرشاد للمفيد ص ٣٥٤، معجم رجال الحديث للخوني ج ١٣، ص٥١٥، مقاتل الطالبيين لأبي الفرج الأصبهاني ص ٨٤ طبعة بيروت، عمدة الطالب: ص ٣٦١ طبعة النجف. جلاء العيون ص ٥٧٠.

 <sup>(</sup>۲) الإرشاد للمفيد ص ١٩٤، منتهى الآمال ج١ ص ٢٤٠، عمدة الطالب ص ٨١.
 جلاء العيون للمجلسي ص ٥٨٢، معجم رجال الحديث للخوثي ج ١٣ ص ٢٩٠.
 رقم (٨٧١٦)، كشف الغمة (٢/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) «الإرشاد للمفيد» (٢/ ١٥٥)، و «كشف الغمة» (٦/ ٢٩٤).

 <sup>(</sup>٤) تفاصيل ذلك موجودة في «مقاتل الطالبيين» وغيرها من مصادر الإمامية، انظر
 على سبيل المثال: (الدر المنثور) لعلاء الدين المدرس ص ٦٥\_ ص٦٩.

<sup>(</sup>٥) الإرشاد ص ٣٠٢، الفصول المهمة ٢٤٢، كشف الغمة ج ٣ ص٢٦.

الهادي<sup>(۱)</sup>.

و نكتفي بالشيخين رحمهم الله وأم المؤمنين عائشة رضي الله عنها.

[٧] ذكر الكليني في كتاب الكافي: «أن الأئمة يعلمون متى يموتون، وأنهم لا يموتون إلا باختيار منهم» (٢). ثم يذكر المجلسي في كتابه (بحار الأنوار) حديثاً يقول: «لم يكن إمام إلا مات مقتولاً أو مسموماً» (٣). فإذا كان الإمام يعلم الغيب كها ذكر الكليني والحر العاملي، فسيعلم ما يقدم له من طعام وشراب، فإن كان مسموماً علم ما فيه من سم وتجنبه، فإن لم يتجنبه مات منتحراً؛ لأنه يعلم أن الطعام مسموم! فيكون قاتلا لنفسه، وقد أخبر النبي صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم أن قاتل نفسه في النار! فهل يرضى الشيعة هذا للأئمة؟!

الله عنه \_ لعاوية \_ رضي الله عنها \_ لمعاوية \_ رضي الله عنه \_ وسالمه، في وقت كان يجتمع عنده من الأنصار والجيوش ما يمكنه من مواصلة القتال. وفي المقابل خرج أخوه الحسين \_ رضي الله عنه \_ على يزيد في قلة من أصحابه، في وقت كان يمكنه فيه الموادعة والمسالمة.

<sup>(</sup>١) الإرشاد للمفيد (٢/ ٣١٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: «أصول الكافي للكليني» (١/ ٢٥٨)، وكتاب: القصول المهمة للحر العام، (٢) (ص ١٥٥).

<sup>(4) (43/324).</sup> 

فلا يخلو أن يكون أحدهما على حق، والآخر على باطل؛ لأنه إن كان تنازل الحسن مع تمكنه من الحرب (حقاً) كان خروج الحسين مجرداً من القوة مع تمكنه من المسالمة (باطلاً)، وإن كان خروج الحسين مع ضعفه (حقاً) كان تنازل الحسن مع (قوته) باطلاً!

وهذا يضع الشيعة في موقف لا يحسدون عليه؛ لأنهم إن قالوا: إنها جميعا على حق، جمعوا بين النقيضين، وهذا القول يهدم أصولهم. وإن قالوا ببطلان فعل الحسن لزمهم أن يقولوا ببطلان إمامته، وبطلان إمامته يبطل إمامة أبيه وعصمته؛ لأنه أوصى إليه، والإمام المعصوم لا يوصي إلا إلى إمام معصوم مثله حسب مذهبهم.

وإن قالوا ببطلان فعل الحسين لزمهم أن يقولوا ببطلان إمامته وعصمته، وبطلان إمامته وعصمته يبطل إمامة وعصمة جميع أبنائه وذريته؛ لأنه أصل إمامتهم وعن طريقه تسلسلت الإمامة، وإذا بطل الأصل بطل ما يتفرع عنه!

(حاول بعض الشيعة التهرب من هذا الإلزام بالتفريق بين الخلافة والإمارة! أي أن التنازل كان عن الأول لا الثاني ، وهذا هروبٌ يضحك منه العقلاء).

وَ الْحَلَيْنِي فِي كتابه الكافي (١): «حدثنا عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عُمَرَ الْحُلَبِيِّ عَنْ عَبْدِ اللهِ ّبْنِ الْحُجَّالِ عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عُمَرَ الْحُلَبِيِّ عَنْ

<sup>(</sup>١) انظر: «أصول الكافي» للكليني (١/ ٢٣٩).

أَيِ بَصِيرِ قَالَ دَخَلْتُ عَلَى أَبِي عَبْدِ الله (عليه السلام) فَقُلْتُ لَهُ جُعِلْتُ فِدَاكَ إِنِّي أَسْأَلُكَ عَنْ مَسْأَلَةٍ هَاهُنَا أَحَدٌ يَسْمَعُ كَلامِي، قَالَ فَرَفَعَ أَبُو فِدَاكَ إِنِّي أَسْأَلُكَ عَنْ مَسْأَلَةٍ هَاهُنَا أَحَدٌ يَسْمَعُ كَلامِي، قَالَ فَرِهِ ثُمَّ قَالَ: يَا عَبْدِ الله ) (عليه السلام) سِتْراً بَيْنَهُ وبَيْنَ بَيْتٍ آخَرَ فَاطَلَعَ فِيهِ ثُمَّ قَالَ: يَا أَبَا مُحَمَّدٍ سَلْ عَمَّا بَدَا لَكَ، قَالَ: قلْتُ : جُعِلْتُ فداك ..... ثُمَّ سَكَتَ سَاعَةً ثُمَّ قَالَ: وإنَّ عِنْدَنَا لُمُ صُحَفَ فَاطِمَةَ (عليها السلام) ومَا يُدْرِيهِمْ مَا مُصْحَفُ فَاطِمَة (عليها السلام)، قَالَ: قُلْتُ: ومَا مُصْحَفُ فِيهِ مِثْلُ قُرْآنِكُمْ هَذَا فَلَاثَ فَاطِمَةَ (عليها السلام)؟ قَالَ: مُصْحَفُ فِيهِ مِثْلُ قُرْآنِكُمْ هَذَا فَلَاثَ وَمَا مُصْحَفُ فَيهِ مِثْلُ قُرْآنِكُمْ هَذَا فَلاثَ مَرَّاتٍ، والله مَا فِيهِ مِنْ قُرْآنِكُمْ حَرْفٌ وَاحِدٌ، قَالَ: قُلْتُ :هَذَا والله مَرَّاتٍ، والله مَا فِيهِ مِنْ قُرْآنِكُمْ حَرْفٌ وَاحِدٌ، قَالَ: قُلْتُ :هَذَا والله مَرَّاتٍ، والله مَا فَيهِ مِنْ قُرْآنِكُمْ حَرْفٌ وَاحِدٌ، قَالَ: قُلْتُ :هَذَا والله مَرَّاتٍ، والله مَا فَيهِ مِنْ قُرْآنِكُمْ حَرْفٌ وَاحِدٌ، قَالَ: قُلْتُ : هَذَا والله مَرَّاتٍ، والله مَا فَيهِ مِنْ قُرْآنِكُمْ ومَا هُوَ بِذَاكَ ». انتهى.

فهل كان الرسول صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم يعرف مصحف فاطمة؟! إن كان لا يعرفه، فكيف عرفه آل البيت من دونه وهو رسول الله؟! وإن كان يعرفه فلماذا أخفاه عن الأمة؟! والله يقول: ﴿ فَيَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكُ وَإِن لَمْ تَقْمَلَ فَمَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكُ وَإِن لَمْ تَقْمَلَ فَمَا الله عَنْ رَسَالَتُهُم ﴾ [المائدة: ٢٧-٧٧].

الذين نقلوا للشيعة أحاديث الرسول صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم، ونقلوا أقوال أهل البيت، ومنها الأسهاء التالية:

مُفَظَّلِ بْنِ عُمَر، أَحْمَدَ بْنِ عُمَرَ الْحَلَبِيِّ، عُمَرَ بْنِ أَبَانٍ، عُمَرَ ابْنِ أَبُانٍ، عُمَرَ ابْنِ أَذَيْنَةً، عُمَرَ بْنِ حَنْظَلَةً، مُوسَى

بْنِ عُمَرَ، الْعَبَّاسِ بْنِ عُمَرَ والجامع بين هذه الأسهاء هـ و اسـم عمـر! سواء كان اسم الراوي أو اسم أبيه.

فلهاذا تسمى هؤلاء باسم عمر؟!

[11] يقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَبَشِرِ الصَّعِرِينَ ﴿ اللَّهِ الْمَنْ إِذَا الْمَكَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ويقول ـ عز وجل ـ : ﴿ وَالصَّدِينِ فِى ٱلْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّآءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسِ ﴾ [البفرة:١٧٧].

وذكر في «نهج البلاغة»: «وقال علي رضي الله عنه بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم: لولا أنك نهيت عن الجزع وأمرت بالصبر لأنفدنا عليك ماء الشؤون»(١).

وذكر أيضا: «أن علياً عليه السلام قال: من ضرب يده عند مصيبة على فخذه فقد حبط عمله»(٢).

وقد قال الحسين لأخته زينب في كربلاء كها نقله صاحب «منتهـي

<sup>(</sup>١) «نهج البلاغة»، (ص٥٧٦). وانظر: «مستدرك الوسائل»، (٢/ ٤٤٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الخصال» للصدوق (ص۲۲۱)، و«وسائل الشيعة» (٣/ ٢٧٠).

الآمال» بالفارسية وترجمته بالعربية (١):

«يا أختي، أحلفك بالله عليك أن تحافظي على هذا الحلف، إذا قتلت فلا تشقي علي الجيب، ولا تخمشي وجهك بأظفارك، ولا تنادي بالويل والثبور على شهادتي».

ونقل أبو جعفر القمي أن أمير المؤمنين عليه السلام قال فيما علم به أصحابه: «لا تلبسوا سوادا فإنه لباس فرعون» (٢).

وقد ورد في «تفسير الصافي» في تفسير آية ﴿ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْمُ وَفِلْ يَعْصِينَكَ فِي مَعْمُ وَفِي النساء مَعْمُ وَفِي ﴾ [المتحنة: ١٢] أن النبي صلى الله عليه وسلم بايع النساء على أن لا يسوِّدُن ثوباً ولا يشققن جيباً وأن لا ينادين بالويل.

وفي «فروع الكافي» للكليني أنه صلى الله عليه وسلم وصى فاطمة رضي الله عنها ـ فقال: « إذا أنا مت فلا تخمشي وجهاً ولا ترخي عليّ شعراً ولا تنادي بالويل ولا تقيمي عليَّ نائحة» (٣).

وهذا شيخ الشيعة محمد بن الحسين بن بابويه القمي الملقب عندهم بالصدوق يقول: «من ألفاظ رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم التي لم يسبق إليها:

<sup>(1)(1/437)</sup> 

<sup>(</sup>٢) من لا يحضره الفقيه، لأبي جعفر محمد بن بابويه القمي (١/ ٢٣٢)، ورواه الحر العاملي في «وسائل الشيعة» (٢/ ٩١٦).

<sup>(4) (0/</sup> ٧٢٥).

« النياحة من عمل الجاهلية»(١).

كما يروي علماؤهم المجلسي والنوري والبروجردي عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال: «صوتان ملعونان يبغضها الله: إعوال عند مصيبة، وصوت عند نغمة؛ يعني النوح والغناء» (٢)

والسؤال بعد كل هذه الروايات :

لماذا يخالف الشيعة ما جاء فيها من حق؟! ومن نصدق: الرسول صلى الله عليه وسلم وأهل البيت أم الملالي؟!

ال<mark>َكا</mark> إذا كان التطبير<sup>٣)</sup> والنواح وضرب الصدور له أجـر عظـيم كما يدعون<sup>(٤)</sup>، فلماذا لا يطبر الملالي؟

الله الله على الله على الله على الله على الله الله الله الله الله الله على الله على

<sup>(</sup>۱) رواه الصدوق في من لا يحضره الفقيه (٤/ ٢٧١ – ٢٧٢) كيا رواه الحر العاملي في وسائل الشيعة (٦/ ٩١٥)، ويوسف البحراني في الحدائق الناضرة (٤/ ٩٤٥) والحاج حسين البروجردي في جامع أحاديث الشيعة. (٤٨٨) ٣) ورواه محمد باقر المجلسي بلفظ: «النياحة عمل الجاهلية» بحار الأنوار (٨٢/ ١٠٣).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه المجلسي في بحار الأنوار (۸۲/ ۱۰۳) ومستدرك الوسائل (۱/۱۲۳- ۱۶۳)
 (۲) وجامع أحاديث الشيعة (۳/ ۶۸۸)، ومن لا يحضره الفقيه (۲/ ۲۷۱).

 <sup>(</sup>٣) التطبير هو: إدماء الرأس الذي يفعله الشيعة في عاشوراء. انظر: "صراط النجاة"
 للتبريزي (١/ ٤٣٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: «إرشاد السائل» (ص١٨٤).

من آلاف الصحابة ويغضب لعلي ابن أبي طالب ولاحتى عمار بن ياسر ولا المقداد بن عمرو ولا سلمان الفارسي رضي الله عنهم فيقول: يا أبا بكر لماذا تغصب الخلافة من علي وأنت تعرف ماذا قال الرسول صلى الله عليه وسلم في غدير خم؟!

الله عليه وسلم قبل وفاته أن يكتب لهم كتاباً لن ينضلوا بعده أبداً، وهو الشجاع الذي لا يخشى إلا الله؟! وهو يعلم أن الساكت عن الحق شيطان أخرس!!

الله السبعة تقول بأن معظم روايات الكافي ضعيفة؟! وليس لدينا صحيح إلا القرآن.

فكيف يدعون بعد هذا \_كذباً وزوراً \_أن التفسير الإلهي للقرآن موجود في كتاب معظم رواياته ضعيفة باعترافهم؟!

[17] العبودية لا تكون إلا لله وحده؛ يقول سبحانه وتعالى: ﴿ بَلِ اللّهَ فَأَعْبُدُ ﴾ [الزمر:٦٦]، فلهاذا يتسمى الشيعة بعبد الحسين، وعبد علي، وعبد الزهراء، وعبد الإمام؟! ولماذا لم يسم الأئمة أبناءهم بعبد علي وعبدالزهراء؟ وهل يصح أن يكون معنى عبدالحسين (خادم الحسين) بعد استشهاد الحسين رضوان الله عليه؟ وهل يعقل أنه يقدم له الطعام والشراب ويصب له ماء الوضوء في قبره!!! حتى يصير خادماً له..؟؟

الله منصوص عليه عنه يعلم أنه خليفة من الله منصوص عليه، فلماذا بايع أبا بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم؟!

فان قلتم: إنه كان عاجزًا، فالعاجز لا يصلح للإمامة؛ لأنها لا تكون إلا للقادر على أعبائها.

وإن قلتم : كان مستطيعًا ولكنه لم يفعل، فهذه خيانة.

والخائن لايصلح إماما! ولا يؤتمن على الرعية.

ـ وحاشاه من كل ذلك\_

فها جوابكم إن كان لكم جواب صحيح..؟

[14] عندما تولى على رضي الله عنه لم نجده خالف الخلفاء الراشدين قبله؛ فلم يخرج للناس قرآناً غير الذي عندهم، ولم ينكر على أحد منهم شيئاً، بل تواتر قوله على المنبر: «خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر وعمر» ولم يشرع المتعة، ولم يرد فدك، ولم يوجب المتعة في الحج على الناس، ولا عمم قول «حي على خير العمل» في الأذان، ولا حذف «الصلاة خير من النوم».

فلو كان أبوبكر وعمر رضي الله عنهما كافرين، قد غصبا الخلافة منه ـ كما تزعمون ـ فلماذا لم يبين ذلك، والسُلطة كانت بيده؟! بل نجده عكس ذلك، امتدحهما وأثنى عليهما.

فليسعكم ما وسعه، أو يلزمكم أن تقولوا بأنه خان الأمة ولم يبين لهم الأمر. وحاشاه من ذلك. [19] يزعم الشيعة أن الخلفاء الراشدين كانوا كفاراً، فكيف أيدهم الله وفتح على أيديم البلاد، وكان الإسلام عزيزاً مرهوب الجانب في عهدهم، حيث لم ير المسلمون عهدًا أعز الله فيه الإسلام أكثر من عهدهم.

فهل يتوافق هذا مع سنن الله القاضية بخذلان الكفرة والمنافقين؟! وفي المقابل: رأينا أنه في عهد المعصوم الذي جعل الله ولايته رحمة للناس - كها تقولون - تفرقت الأمة وتقاتلت، حتى طمع الأعداء بالإسلام وأهله، فأي رحمة حصلت للأمة من ولاية المعصوم؟! إن كنتم تعقلون . . ؟!

الله عنه كان كافرًا، ثم الشيعة أن معاوية رضي الله عنه كان كافرًا، ثم نجد أن الحسن بن علي رضي الله عنه قد تنازل له عن الخلافة وهو الإمام المعصوم، فيلزمهم أن يكون الحسن قد تنازل عن الخلافة لكافر، وهذا مخالف لعصمته! أو أن يكون معاوية مسلمًا!

التي يسجد عليها الشيعة؟!

إن قالوا: نعم، قلنا: هذا كذب ورب الكعبة.

وإن قالوا: لم يسجد، قلنا: إذا كان كذلك، فهل أنتم أهدى من الرسول صلى الله عليه وسلم سبيلا؟

مع العلم أن مروياتهم تذكر أن جبريل أتى إلى النبي رها بخفئة من تراب كربلاء. الله صلى الله عليه وسلم وانقلبوا عليه . الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم، وانقلبوا عليه .

والسؤال: هل كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم \_ قبل موته \_ «شيعة اثني عشرية»، ثم انقلبوا بعد موته صلى الله عليه وسلم إلى «أهل سنة»؟

أم أنهم كانوا \_ قبل موت النبي صلى الله عليه وسلم \_ «أهل سنة»، ثم «انقلبوا شيعة اثني عشريّة»؟

لأن الانقلاب انتقالٌ من حالي إلى حال..؟!!

وأمه من المعلوم أن الحسن رضي الله عنه هو ابن على، وأمه فاطمة رضي الله عنها، وهو من أهل الكساء عند الشيعة (١)، ومن الأئمة المعصومين، شأنه في ذلك شأن أخيه الحسين رضي الله عنه، فلهاذا انقطعت الإمامة عن أولاده واستمرت في أولاد الحسين؟!! فأبوهما واحد وأمها واحدة وكلاهما سيدان، ويزيد الحسن على الحسين بواحدة هي أنه قبله وأكبر منه سناً وهو بكر أبيه؟

<sup>(</sup>۱) حديث الكساء ملخصه أن النبي صلى الله عليه وسلم خرج مرة وعليه كساء من شعر أسود، فجاء الحسن فأدخله في الكساء، ثم جاء الحسين فأدخله، ثم جاء على فأدخله، ثم تلا: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُدِّهِبَ عَنصُمُ السّمَةُ الدِّخلها، ثم جاء على فأدخله، ثم تلا: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُدِّهِبَ عَنصُمُ السّمَةِ وَيُطَهِرَكُو تَطْهِيرً ﴾ [الأحزاب: ٣٣] أخرجه مسلم في فضائل الصحابة.

هل من جواب مقنع؟!

الله عنه - بالناس ملاة الم يُصل علي بن أبي طالب - رضي الله عنه - بالناس صلاة واحدة في أيام مرض النبي صلى الله عليه وسلم الذي مات فيه، مادام هو الإمام من بعده - كما تزعمون - ؟! فالإمامة الصغرى دليل على الإمامة الكُبْرى.. ؟

السرداب هو الخوف من الظلَمة، فلهاذا استمرت هذه الغيبة رغم السرداب هو الخوف من الظلَمة، فلهاذا استمرت هذه الغيبة رغم زوال هذا الخطر بقيام بعض الدول الشيعية على مر التاريخ؛ كالعبيديين والبويهيين والصفويين، ومن آخر ذلك دولة إيران المعاصرة؟!

فلاذا لا يخرج الآن، والشيعة يستطيعون نصره وحمايته في دولتهم؟! وأعدادهم بالملايين وهم يفدونه بأرواحهم صباح مساء..!! [٢٦] اصطحب رسول الله صلى الله عليه وسلم الصديق أبا بكر في هجرته واستبقاه حياً وبالمقابل عرّض علي بن أبي طالب رضي الله عنه للموت والهلاك على فراشه... فلو كان علي إماماً وصياً وخليفة منصوباً فهل يُعَرض للهلاك ويُسْتبقى أبو بكر وهو لو مات فلا ضرر على الإمامة ولا سلسلة الإمامة من موته... وهنا السؤال: أيها أولى أن يبقى حياً لا تمسه شوكة أو يطرح على فراش الموت والهلاك...؟ وإن قلتم إنه – أي على – يعلم الغيب، فأي فضل له في المبيت؟!.

[۲۷] إن التقية لا تكون إلا بسبب الخوف.

والخوف قسمان :

الأول: الخوف على النفس.

والثاني: خوف المشقة والإيذاء البدني والسب والشتم وهتك الحرمة.

أما الخوف على النفس فهو منتف في حق الأئمة لوجهين :

أحدهما :أن موت الأئمة الاثني عشر الطبيعي يكون باختيارهم \_حسب زعمكم\_.

وثانيهيا :أن الأئمة يكون لهم علم بهاكان ويكون، فهم يعلمون آجالهم وكيفيات موتهم وأوقاته بالتخصيص ـكها تزعمون ـ

فقبل وقت الموت لن يخافوا على أنفسهم، ولا حاجة بهم إلى أن ينافقوا في دينهم ويغروا عوام المؤمنين .

أما القسم الثاني من الخوف؛ وهو خوف المشقة والإيذاء البدني والسب والشتم وهتك الحرمة فلاشك أن تحمل هذه الأمور والصبر عليها وظيفة العلماء، وأهل البيت النبوي أولى بتحمل ذلك في نصرة دين جدهم صلى الله عليه وسلم.

فلهاذا التقية إذاً؟!

[۲۸] إنها وجب نصب الإمام المعصوم - عند الشيعة - لغرض أن يزيل الظلم والشر عن جميع المدن والقرى، ويقيم العدل والقسط.

والسؤال: هل تقولون: إنه لم يزل في كل مدينة وقرية خلقها الله تعالى معصوم يدفع ظلم الناس أم لا؟!

إن قلتم : لم يزل في كل مدينة وقرية خلقها الله تعالى معصوم. قيل لكم :

هذه مكابرة ظاهرة، فهل في بلاد الكفار من المشركين وأهل الكتاب معصوم؟ وهل كان في الشام عند معاوية رضي الله عنه معصوم؟

وإن قلتم: بل نقول هو واحد، وله نواب في سائر المدائن والقرى. قيل لكم: له نواب في جميع مدائن الأرض أم في بعضها؟ إن قلتم: في جميع مدائن الأرض وقراها.

قيل لكم :هذه مكابرة مثل الأولى!

وإن قلتم : بل له نواب في بعض المدن والقرى.

قيل لكم: جميع المدن والقرى حاجتهم إلى المعصوم واحدة، فلاأذا فرقتم بينهم؟!

[79] بوّب الكليني باباً مستقلاً في الكافي بعنوان (إنّ النساء لا يرثن من العقار شيئا)، روى فيه عن أبي جعفر قوله: «النساء لا يرثن من الأرض ولا من العقار شيئاً»(١).

<sup>(</sup>١) انظر: «فروع الكافي» للكليني (٧/ ١٢٧).

وروى الطوسي في التهذيب (١) عن ميسر قوله: «سألت أبا عبد الله عليه السلام عن النساء ما لهن من الميراث؟ فقال: لهن قيمة الطوب والبناء والخشب والقصب فأما الأرض والعقار فلا ميراث لهن فيها» وعن محمد بن مسلم عن أبي جعفر عليه السلام قال: «النساء لا يرثن من الأرض ولا من العقار شيئاً» وعن عبد الملك بن أعين عن أحدهما عليها السلام قال: «ليس للنساء من الدور والعقار شيئا». وليس في هذه الروايات تخصيص أو تقييد لا لفاطمة رضي الله عنها ولا غيرها.

وعلى هذا فإنه لا حق لفاطمة رضي الله عنها أن تطالب بميراث رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ (حسب روايات المذهب الشيعي). وأيضاً كل ما كان للرسول صلى الله عليه وسلم فهو للإمام، فعن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد رفعه، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر (ع) قال: قال رسول الله عليه وما كان لرسول الله فهو قطيعة، فها كان لآدم (ع) فلرسول الله عليه وما كان لرسول الله فهو للأثمة من آل محمد» (٢) والإمام الأول بعد رسول الله حسب معتقد الشيعة هو علي رضي الله عنه، ولذا فالأحق بالمطالبة بأرض فدك هو علي رضي الله عنه، وليس فاطمة رضي الله عنها، ولم نره فعل ذلك، بل

<sup>(1) (4/307).</sup> 

 <sup>(</sup>٢) أصول الكافي للكليني، كتاب الحجة \_باب أن الأرض كلها للإمام عليه السلام،
 (ج١ ص٤٧٦).

هو القائل: «ولو شئت لاهتديت الطريق إلى مصفى هذا العسل، ولباب هذا القمح، ونسائج هذا القز، ولكن هيهات أن يغلبني هواي وأن يقودني جشعي إلى تخير الأطعمة، ولعل بالحجاز واليهامة من لاطمع له في القرص، ولا عهد له بالشبع» (١).

عقالاً كانوا يؤدونه لرسول الله لقاتلتهم عليه، بينها يقول الشيعة بأن عقالاً كانوا يؤدونه لرسول الله لقاتلتهم عليه، بينها يقول الشيعة بأن عليًا رضي الله عنه، لم يخرج المصحف الذي كتبه عن الرسول صلى الله عليه وسلم خوفاً من أن يرتد الناس!! وقد كان هو الخليفة، وله من الصفات والتأييد الإلهي كها يدعي الشيعة، ومع هذا يرفض أن يُخرج المصحف خوفاً من ارتداد الناس، ويرضى أن يدع الناس في الضلال، وأبو بكر يقاتل المرتدين على عقال بعير!!

الآ لقد أجمع أهل السنة والجهاعة، والشيعة بجميع فرقهم على أن على بن أبي طالب رضي الله عنه شجاع لايشق له غبار، وأنه لايخاف في الله لومة لائم. وهذه الشجاعة لم تنقطع لحظة واحدة من بداية حياته حتى قتل على يد ابن ملجم. والشيعة كها هو معلوم يعلنون أن على بن أبي طالب هو الوصي بعد النبي صلى الله عليه وسلم بلا فصل.

فهل توقفت شجاعة على رضي الله عنه بعــد وفــاة النبــي صــلى الله عليه وسلم حتى بايع أبا بكر الصديق رضي الله عنه؟!

<sup>(</sup>١) نهيج البلاغة، (١/ ٢١١).

ثم بايع بعده مباشرة الفاروق عمر بن الخطاب رضي الله عنه؟! ثم بايع بعده مباشرة ذا النورين عثمان بن عفان رضي الله عنه؟! فهل عجز رضي الله عنه \_وحاشاه من ذلك \_أن يصعد منبر رسول الله صلى الله عليه وسلم ولو مرة واحدة في خلافة أحد الثلاثة ويعلنها مدوية بأن الخلافة قد اغتصبت منه؟! وأنه هو الأحق بها لأنه الوصى؟!

لماذا لم يفعل هذا ويطالب بحقه وهو من همو شـجاعة وإقـدامًا؟! ومعه كثير من الناصرين المحبين؟!

الله عنه \_ بالتطهير (١).

فها هو الدليل على إدخال غيرهم في التطهير ؟!

المعفري على الشيعة عن الإمام جعفر الصادق مؤسس المذهب الجعفري حسب اعتقادهم و قوله مفتخراً (أولدني أبو بكر مرتين) (٢) لأن نسبه ينتهي إلى أبي بكر من طريقين:

الأول: عن طريق والدته فاطمة بنت قاسم بن أبي بكر.

والثاني: عن طريق جدته لأمه أسماء بنت عبد الرحمن بن أبي بكر التي هي أم فاطمة بنت قاسم بن محمد بن أبي بكر .

<sup>(</sup>١) وهم: علي وفاطمة والحسن والحسين ـ رضي الله عنهم ـ كما سبق.

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة، للأربلي، (٢/ ٣٧٤).

ثم نجد الشيعة يروون عن الصادق روايات كاذبة في ذم جــده أبي بكر رضي الله عنه!

والسؤال: كيف يفتخر الصادق بجده من جهة ثم يطعن فيه من جهة أخرى؟! إن هذا الكلام قد يصدر من السوقي الجاهل، ولكن ليس من إمام يعتبره الشيعة أفقه وأتقى أهل عصره وزمانه. ولم يُلزمه أحد قط لا بمدح ولا بقدح.

تم تحرير المسجد الأقصى في زمن عمر رضي الله عنه، ثم في زمن القائد السني صلاح الدين الأيوبي رحمه الله.

فها هي انجازات الشيعة على مدار التاريخ؟!

وهل فتحوا شبراً من الأرض أو نكأوا عدواً للإسلام والمسلمين؟ .

الله عنه ـ يبغض عليًا ـ رضي الله عنه ـ يبغض عليًا ـ رضي الله عنه ـ يبغض عليًا ـ رضي الله عنه ـ ثم نجد عمر يولي عليًا على المدينة عندما خرج لاستلام مفاتيح بيت المقدس؟! (١) علما بأن عليًا رضي الله عنه كان سيصبح خليفة على المسلمين في حال تعرض ـ عمر رضي الله عنه ـ لأية مكروه!

فأي بغض هذا؟!

[77] يزعم الشيعة أن مهديهم إذا ظهر فإنه سيحكم بحكم آل

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ، (٧/٧٥).

داود! لايسأل البينة . فأين شريعة محمد صلى الله عليه وسلم الناسخه للمشرائع السابقة ، والتي تنص على وجوب إظهار البينة عند التقاضي؟!

العرب وقريش؟!! أليس محمد صلى الله عليه وسلم من قريش ومن العرب، وكذا الأئمة حسب قولكم؟!

[٣٨] يعتقد السيعة أن الأئمة تحملهم أمهاتهم في الجنب، ويولدون من الفخذ الأيمن!! (١) أليس محمد صلى الله عليه وسلم هو أفضل الأنبياء وأشرف البشر حمل في بطن أمه وخرج من رحمها؟!

(٣٩ عبر السيعة عن أبي عبد الله \_ جعفر المصادق \_ أنه قال : «صاحب هذا الأمر رجل لا يسميه باسمه إلا كافر ..» (٢).

ويروون عن أبي محمد الحسن العسكري أنه قال لأم المهدي: «ستحملين ذكرًا واسمه محمد وهو القائم من بعدي....» (٣).

أليس هذا من التناقض؟! مرة تقولون : من ناداه باسمه فهو كافر، ومرة تقولون بأن الحسن العسكري سماه محمدًا!

وي الكليني في الكافي عن أحمد بن محمد رفعه عن أبي

<sup>(</sup>۱) «إثبات الوصية»، المسعودي، (ص١٩٦).

<sup>(</sup>٢) الأنوار النعمانية، (٢/٥٣).

<sup>(</sup>٣) الأنوار النعمانية، (٢/ ٥٥).

عبدالله عليه السلام قال: «يكره السواد إلا في ثلاث الخف والعمامة والكساء» (١).

وعنه أيضاً في كتاب الزي مرفوعاً عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: «كان رسول الله صلى الله عليه الله عليه الله والله وسلم يكره السواد إلا في ثلاثة الخف والكساء والعمامة»(٢).

وروى الحر العاملي في وسائله عن الصدوق عن محمد بن سليمان مرسلا عن أبي عبد الله عليه السلام: قال قلت له: «أصلى في القلنسوة السوداء؟ قال: لا تصل فيها فانها لباس أهل النار» (٢٠).

وروى أيضاً عن الصدوق في الفقيه عن أمير المؤمنين عليه السلام مرسلا وفي العلل والخصال كما في الوسائل عنه (ع) مسنداً أنه قال لأصحابه: لا تلبسوا السواد فإنه لباس فرعون. وروى أيضاً بإسناده كما في الوسائل عن حذيفة بن منصور قال: كنت عند أبي عبدالله عليه

<sup>(</sup>۱) رواه عنه صاحب الوسائل (ج ٣ ص ٢٧٨) حديث (۱)، وانظر: «فروع الكافي» للكليني (٦/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٢) رواه في الكافي (ج ٢ ص ٢٠٥) باب لبس السواد من طبع طهران سنة ١٣١٥هـ إلا أن فيه: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكره السواد إلا في ثلاث، وتقديم العامة على الكساء.

<sup>(</sup>٣) رواه في الوسائل (ج ٣ ص ٢٨١ باب ٢٠ حديث ٣ من أبواب لباس المصلي)، والصدوق في الفقيه (٢/ ٢٣٢): قال: وسئل الصادق عليه السلام عن الصلاة في القلنسوة السوداء؟ فقال: لا تصل فيها فإنها من لباس أهل النار. وانظر: «وسائل الشيعة» (٣/ ٢٨١).

السلام بالحيرة فأتاه رسول أبي العباس الخليفة يدعوه فدعى بممطرة، والممطرة ثوب من صوف يلبس في المطريتوقي به من المطركما في اللسان(١).

بل وردت بعض الأخبار عنـدهم تبـين أن الـسواد مـن زي بنـي العباس أعدائهم :

مثل ما روي عن الصدوق في الفقيه مرسلا أنه قال: روي أن جبريل عليه السلام أتى إلى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وعليه قباء أسود ومنطقة فيها خنجر، فقال صلى الله عليه وآله وسلم: يا جبرائيل ما هذا الزي؟ فقال: زي ولد عمك العباس، فخرج النبي صلى الله عليه وآله وسلم إلى العباس فقال: ياعم ويل لولدي من ولدك، فقال: يا رسول الله أفاجب نفسي؟ قال صلى الله عليه وآله وسلم: جرى القلم بها فيه. والظاهر أن المراد بأهل النار في بعض مامر من الأخبار هم المعذبون بها المخلدون فيها يوم القيامة، وهم فرعون ومن حذا حذوه واحتذى مثاله ونحوه من الفرق الطاغية الباغية من أشباه الخلفاء العباسية وغيرهم من كفرة هذه الأمة المرحومة والأمم

<sup>(</sup>۱) رواه في من لا يحضره الفقيه (ج ۱ ص ۲۵۱)، ونقله عنه صاحب الوسائل في (ج ٣ ص ٣ ص ٢٧٨) من أبواب لباس المصلي. والرواية الثانية في الوسائل في (ج ٣ ص ٢٥٨) حديث ٧ من أبواب لباس المصلي)، ورواه الفقيه في (ج ٢ ص ٢٥٢) والكافي (ج ٢ ص ٢٠٥).

السابقة الذين اتخذوا السواد ملابس لهم(١).

ومن ذلك ما روي عن الصدوق في الفقيه بإسناده عن إسماعيل بن مسلم عن الصادق عليه السلام أنه قال: أوحى الله إلى نبي من أنبيائه عليهم السلام: قل للمؤمنين لا تلبسوا ملابس أعدائي ولا تطعموا مطاعم أعدائي ولا تسلكوا مسالك أعدائي، فتكونوا أعدائي كما هم أعدائي "

وقال في كتاب عيون الأخبار على ما في الحدائق بعد نقل الخبر بسند آخر عن على بن أبي طالب عليه السلام عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نقلا عن المصنف رضي الله عنه: أن لباس الأعداء هو السواد، ومطاعم الأعداء النبيذ والمسكر والفقاع والطين والجرى من السمك والمار الماهي والزمير والطافي وكل ما لم يكن له فلس من السمك والأرنب. إلى أن قال: ومسالك الأعداء مواضع التهمة ومجالس شرب الخمر والمجالس التي فيها الملاهي والمجالس التي تعاب فيها الأثمة عليهم السلام والمؤمنون، ومجالس أهل المعاصي والظلم والفساد. انتهى ملخصاً (٣).

وبعد هذه الأخبار الكثيرة في ذم الأئمة للسواد، وأنه لباس أعداء

<sup>(</sup>١) أوفى العلل والخصال كها في الوسائل، ورواه في الفقيه (ج ٢ ص ٢٥٢).

 <sup>(</sup>۲) رواه الفقيه (ج ۱ ص ۲۵۲)، وانظر: «وسائل الشيعة» (٤/ ٣٨٤)، و «بحار الأنوار» (۲/ ۲۹۱)، (۲۸/ ۸۸).

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك في (١/ ٢٦) من عيون الأخبار.

الشيعة: لماذا يلبس الشيعة السواد ويعظمونه، ويجعلونه لباس الأسياد...؟!!

[11] لو أراد إنسان أن يتشيع، فها هو المذهب الذي يسلكه من جملة مذاهب الشيعة الكثيره المختلفة؟! مابين إمامية، وإسهاعيلية، ونصيرية، وزيدية، ودروز...إلخ، وكلهم يزعم الانتساب لآل البيت، ويقر بالإمامة، ويعادي الصحابة؟! ويعتقدون جميعاً إمامة علي بن أبي طالب رضي الله عنه وأنها ركنٌ وأنه الخليفة بلا فصل، ومعهم أصل الدين...!!

لَّهُ على الله عليه وسلم على رسول الله صلى الله عليه وسلم غير القرآن واختص بها على رضي الله عنه؟!

إن قلتم : لا، فبهاذا تجيبون عن رواياتكم التالية :

#### ١. الجامعة :

عن أبي بصير عن أبي عبد الله قال: أنا محمد، وإن عندنا الجامعة، وما يدريهم ما الجامعة؟!

قال: قلت: جعلت فداك وما الجامعة؟ .

قال: صحيفة طولها سبعون ذارعاً بذراع رسول الله صلى الله عليه وسلم وإملائه من فلق فيه، وخط علي بيمينه، فيها كل حلال وحرام، وكل شيء يحتاج الناس إليه حتى الأرش في الخدش.. إلخ (١).

<sup>(</sup>١) انظر: «الكافي» (١/ ٢٣٩).

تأمل : « وفيها كل ما يحتاجه الناس».

فلماذا أخفيت إذن، وحُرمنا منها ومما فيها؟!

ثم: أليس هذا من كتهان العلم؟!

#### ٢\_ صحيفة الناموس:

عن الرضا رضى الله عنه في حديث علامات الإمام قال:

«وتكون صحيفة عنده فيها أسماء شيعتهم إلى يوم القيامة، وصحيفة فيها أسماء أعدائهم إلى يوم القيامة» (١).

نقول: أية صحيفة هذه التي تتسع لأسماء الشيعة إلى يوم القيامة؟!

ولو سجل فيها أسماء الشيعة في ايران مثلا في يومنا هذا لاحتجنا إلى مائة مجلدعلى. أقل تقدير!!

#### ٣. صحيفة العبيطة:

عن أمير المؤمنين رضى الله عنه قال: وأيم الله إن عندي لصحفاً كثيرة قطائع رسول الله صلى الله عليه وآله، وأهل بيته وإن فيها لصحيفة يقال لها العبيطة، وما ورد على العرب أشد منها، وإن فيها لستين قبيلة من العرب بهرجة، مالها في دين الله من نصيب (٢).

نقول: إن هذه الرواية ليست مقبولة ولا معقولة، فإذا كان هذا

<sup>(</sup>١) انظر: «بحار الأنوار» (٢٥/ ١١٧).

<sup>(</sup>٢) «بحار الأنوار» (٢٦/ ٣٧).

العدد من القبائل ليس لها نصيب في دين الله، فمعنى هذا أنه لا يوجد مسلم واحد له في دين الله نصيب!

ثم لاحظوا تخصيص القبائل العربية بهذا الحكم القاسي الذي يشم منه رائحة الشعوبية.

### ٤ ـ صحيفة ذؤابة السيف:

عن أبي بصير عن أبي عبد الله رضى الله عنه أنه كان في ذؤابة سيف رسول الله صلى الله عليه وآله صحيفة صغيرة فيها الأحرف التي يفتح كل حرف منها ألف حرف.

قال أبو بصير: قال أبو عبد الله: فها خرج منها إلا حرفان حتى الساعة (١).

نقول: وأين الأحرف الأخرى؟!

ألا يفترض أن تخرج حتى يستفيد منها شيعة أهل البيت؟!

أم أنها ستبقى مكتومة حتى يقوم القائم؟؟! وتهلك الأجيال تلو الأجيال والدين محبوس في السرداب..؟!

### ٥ ـ صحيفة على :

وهي صحيفة أخرى وجدت في ذؤابة السيف:

عن أبي عبد الله رضى الله عنه قال:

وُجِدَ فِي ذَوَابَة سيف رسول الله صلى الله عليه وآله صحيفة فإذا

<sup>(</sup>١) «بحار الأنوار» (٢٦/٢٥).

## فيها مكتوب:

بسم الله الرحمن الرحيم، إن أعتى الناس على الله يوم القيامة من قتل غير قاتله، ومن ضرب غير ضاربه، ومن تولى غير مواليه فهو كافر بها أنزل الله تعالى على محمد صلى الله عليه وآله، ومن أحدث حدثاً أو آوى محدثاً لم يقبل الله منه يوم القيامة صرفاً ولا عدلاً (١).

#### ٦. الجفر:

وهو نوعان: الجفر الأبيض، والجفر الأحر:

عن أبي العلاء قال: سمعت أبا عبد الله رضى الله عنه يقول: إن عندي الجفر الأبيض.

قال: فقلت: أي شيء فيه؟

قال: زبور داود، وتوراة موسى، وإنجيل عيسى، وصحف إبراهيم عليهم السلام والحلال والحرام..، وعندي الجفر الأحمر.

قال: قلت: وأي شيء في الجفر الأحمر؟

قال: السلاح، وذلك إنها يفتح للدم يفتحه صاحب السيف للقتل.

فقال له عبد الله بن أبي اليعفور: أصلحك الله، أيعرف هـدًا بنـو الحسن؟

فقال: أي والله كما يعرفون الليل أنه ليل والنهار أنه نهار،

<sup>(</sup>١) «بحار الأنوار» (٢٧/ ٦٥).

ولكنهم يحملهم الحسد وطلب الدنيا على الجحود والإنكار، ولو طلبوا الحق بالحق لكان خيراً لهم (١).

نقول: تأمل: زبور داود وتوراة موسى وانجيل عيسى وصحف إبراهيم عليهم الله والحلال والحرام، كلها في هذا الجفر! فلاذا تكتمونه؟!

#### ٧\_ مصحف فاطمة :

أ - عن علي بن سعيد عن أبي عبد الله رضي الله عنه قال:
وعندنا والله مصحف فاطمة ما فيه آية من كتباب الله، وإنه
لإملاء رسول الله صلوات الله عليه وآله بخط علي رضي الله
عنه بنده (٢).

ب- وعن محمد بن مسلم عن أحدهما رضي الله عنه:

(وخلفت فاطمة مصحفاً، ما هو قرآن، ولكنه كلام من كلام الله أنزل عليها، إملاء رسول الله صلى الله عليه وآله وخط على رضى الله عنه) (٣).

ج- عن علي بن أبي حمزة عن أبي عبد الله رضى الله عنه:

(وعندنا مصحف فاطمة عليها السلام، أما والله ما فيـه

<sup>(</sup>١) «أصول الكافي» (١/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) «بحار الأنوار» (٢٦/ ٤١).

<sup>(</sup>٣) «البحار» (٢٦/ ٤١).

حرف من القرآن، ولكنه إملاء رسول الله صلى الله عليه وآله وخط علي) (١)

فإذا كان الكتاب من إملاء رسول الله صلى الله عليه وسلم وخط على، فلماذا كتمه عن الأمة؟!

والله تعالى قد أمر رسوله صلى الله عليه وسلم أن يبلغ كل ما أنزل السه، قــــال الله تعـــالى: ﴿ ﴿ يَنَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكُ وَإِن لَمْ تَقْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُمْ ﴾ [المائدة:٧٧-٧٧].

فكيف يمكن لرسول الله صلى الله عليه وسلم بعد هذا أن يكتم عن المسلمين جميعاً هذا القرآن؟! وكيف يليق بعلي رضى الله عنه والأئمة من بعده أن يكتموه عن شيعتهم؟!

أليس هذا من خيانة الأمانة؟!

# ٨ ـ التوراة والإنجيل والزبور:

عن أبي عبد الله رضى الله عنه أنه كان يقرأ الإنجيل والتوراة والزبور بالسريانية (٢).

نقول: وماذا يفعل أمير المؤمنين والأئمة من بعده بالزبور والتوراة والإنجيل يتداولونها فيها بينهم ويقرؤونها في سرهم، ونصوص الشيعة تدعي أن عليًا وحده حاز القرآن كاملاً وحاز كل

<sup>(</sup>١) «البحار» (٢٦/ ٤٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «أصول الكافي» (١/ ٢٢٧).

تلك الكتب والصحائف الأخرى على حد زعمكم، فها حاجته إلى الزبور والتوراة والإنجيل؟! وبخاصة إذا علمنا أن هذه الكتب قد نسخت بنزول القرآن؟

بعد كل هذا نقول: نحن نعلم أن الإسلام ليس له إلا كتاب واحد هو القرآن الكريم، وأما تعدد الكتب فهذا من خصائص اليه ود والنصارى كما هو واضح في كتبهم المتعددة.

للذا لم يلطم النبي صلى الله عليه وسلم عندما مات ابنه إبراهيم؟!

ولماذا لم يلطم علي رضي الله عنه عنــدما توفيــت فاطمــة رضي الله عنها؟!

[ كثير من علماء الشيعة وخصوصاً في إيران لا يعرفون اللغة العربية، فهم عُجُم الألسنة. فكيف يستنبطون الأحكام من كتاب الله تعالى وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم؟! مع العلم أن المعرفة بالعربية هي أحد ضرورات العالم.

قلة قليلة جداً، فإذا كان الأمر كذلك: لماذا لم ينقض هؤلاء الكفار على قلة قليلة جداً، فإذا كان الأمر كذلك: لماذا لم ينقض هؤلاء الكفار على القلة القليلة التي كانت مع النبي صلى الله عليه وسلم !! إن قالوا: بأنهم إنها ارتدوا بعد وفاته صلى الله عليه وسلم إلا سبعة، فلهاذا لم ينقضوا على المسلمين القلة ويرجعوا الأمر كها كان عليه آباءهم

وأجدادهم؟!

[37] يقول شيخ الشيعة أبو جعفر محمد بـن الحـسن الطـوسي في مقدمة كتابه «تهذيب الأحكام»(١) وهو أحد كتبهم الأربعة: «الحمد لله ولي الحق ومستحقه وصلواته على خيرته من خلقه محمد صلى الله عليه وآله وسلم تسليهاً، ذاكرني بعض الأصدقاء أبره الله عن أوجب حقه علينا بأحاديث أصحابنا أيدهم الله ورحم السلف منهم، وما وقع فيها من الاختلاف والتباين والمنافاة والتضاد، حتى لا يكاد يتفق خبر إلا وبإزائه ما يضاده، ولا يسلم حديث إلا وفي مقابلة ما ينافيه، حتى جعل مخالفونا ذلك من أعظم الطعون على مـذهبنا..»، ويقـول الـسيد دلدار على اللكهنوي الشيعي الاثنا عشري في أساس الأصول (٢): إن «الأحاديث المأثورة عن الأئمة مختلفة جداً لا يكاد يوجد حديث إلا وفي مقابله ما ينافيه، ولا يتفق خبر إلا وبإزائه ما يـضاده، حتى صـار ذلك سبباً لرجوع بعض الناقصين ...». ويقول عالمهم ومحققهم وحكيمهم ومدققهم وشيخهم حسين بن شهاب المدين الكركي في كتابه «هداية الأبرار إلى طريق الأثمة الأطهار» (٣): «فذلك الغرض الذي ذكره في أول التهذيب من أنه ألفه لدفع التناقض بين أخبارنــا لمــا

<sup>(1) (1/03).</sup> 

<sup>(</sup>٢) (ص ٥١) ط لكهنو الهند.

<sup>(</sup>٣) (ص ١٦٤) الطبعة الأولى ١٣٩٦هـ.

بلغه أن بعض الشيعة رجع عن المذهب لأجل ذلك».

[ الحكال المتعد الشيعة أن علي بن أبي طالب أفضل من ابنه الحسين، فإذا كان الأمر كذلك فلهاذا لا تبكون عليه في ذكرى مقتله كبكائكم على ابنه؟! ثم ألم يكن النبي صلى الله عليه وسلم أفضل منهها؟ فلهاذا لا تبكون عليه أشد من بكائكم السابق؟!

إذا كانت ولاية على بن أبي طالب رضي الله عنه وولاية أبنائه من بعده ركناً لا يتحقق الإيهان إلا به ومن لم يؤمن بذلك فقد كفر واستحق جهنم ولو شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وأقام الصلاة، وآتى الزكاة، وصام رمضان، وحج بيت الله الحرام كما يعتقد الشيعة .

فلهاذا لا نجد التصريح بهذا الركن العظيم في القرآن الكريم؟! إنها نجد القرآن قد صرح بغيره من الأركان والواجبات التي هي دونه؛ كالصلاة والزكاة والصيام والحج، بل صرح القرآن الكريم ببعض المباحات كالصيد مثلاً... فأين الركن الأكبر من الثقل

<sup>(</sup>١) انظر: أصول مذهب الشيعة الإمامية الإثني عشرية، للقفاري، (١/ ٤١٨ وما بعدها).

الأكبر...؟!.

[ 3] لو كان مجتمع الصحابة كما يصفه الشيعة مجتمعًا متباغضًا يجسد بعضه بعضًا، ويحاول كلٌ من أفراده الفوز بالخلافة، مجتمعًا لم يبق على الإيمان من أهله إلا نفر قليل، لم نجد الإسلام قد وصل إلى ما وصل إليه من حيث الفتوحات الكثيرة، واعتناق آلاف البشر له في زمن الصحابة رضي الله عنهم.

الصريح بإقامتها في في سورة الجمعة : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا إِذَا الصريح بإقامتها في في سورة الجمعة : ﴿ يَكَأَیُّهَا ٱلَّذِینَ ءَامَنُوَا إِذَا نُودِکَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَالِكُمُ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ لَنِي ﴾ [الجمعة: ٩].

إن قالوا: نحن نعطلها حتى يخرج المهدي المنتظر!

نقول: وهل هذا الانتظاريسوع تعطيل هذا الأمر العظيم؟! حيث مات مئات الألوف من الشيعة إن لم يكن أكثر وهم لم يؤدوا هذه الشعيرة العظيمة من شعائر الإسلام، بسبب هذا العذر الشيطاني الواهي.

من قِبَل الله عنها! أبي بكر وعمر رضي الله عنهما!

ويروون عن أبي جعفر أنه قيـل لـه : لمـاذا سـمي ـ عـلي ـ أمـير المؤمنين؟ قال: الله سهاه، وهكذا أنزل في كتابه: (وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم وأن محمدًا رسولي وأن عليًا أمير المؤمنين)(١)!

ويقول الكليني في تفسير الآية: ﴿ فَالَّذِينَ مَامَنُواْ بِهِ ﴾ (يعني بالإمام) ﴿ وَعَنَرُوهُ وَنَصَـرُوهُ وَاتَّبَعُواْ اَلنُّورَ الَّذِيَ أُنْزِلَ مَعَـهُ لَهُ الْمُفْلِحُونَ آلِنِكَ ﴾ [الأعراف:١٥٧].

يعني: الذين اجتنبوا الجبت والطاغوت أن يعبدوها. والجبت والطاغوت: فلان وفلان (٢)!

قال المجلسي ( المراد بفلان وفلان أبو بكر وعمر ) (٣)! ولهذا يعتبرهما الشيعة شيطانين ـ والعياذ بالله ـ .

فقد جاء في تفسيرهم لقوله تعالى: ﴿ لَا تَنْبِعُوا خُطُورَتِ الشَّيَطُنَ ۚ ﴾ [النور:٢١]، قالوا: خطوات الشيطان والله ولاية فلان وفلان (٤).

ويروون عن أبي عبد الله قال : { ومن يطع الله ورسوله في ولاية على وولاية الأئمة من بعده فقد فاز فوزا عظيها } قال: هكذا

<sup>(</sup>١) ﴿أَصُولُ الْكَافِيِ (١/ ٤١٢).

<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ٤٢٩).

<sup>(</sup>٣) «بحار الأنوار» (٣٠٦/٢٣).

<sup>(</sup>٤) «تفسير العياشي» (١/ ٢١٤)، «تفسير الصافي» (١/ ٢٤٢).

نزلت<sup>(۱)</sup>.

وعن أبي جعفر قال نزل جبرائيل عليه السلام بهذه الآية على محمد هكذا (بئسها اشتروا به أنفسهم أن يكفروا به أنـزل الله في علي بغيا) (٢).

وعن جابر قال: نزل جبرائيل عليه السلام بهذه الآية على محمد هكذا {وإن كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا في علي فأتوا بسورة من مثله } (٣).

وعن أبي عبد الله عليه السلام قال: نزل جبرائيل على محمد صلى الله عليه وآله بهذه الآية هكذا { يا أيها الذين أوتوا الكتب آمنوا بها نزلنا في على نورا مبينا } (٤).

وعن محمد بن سنان عن الرضا عليه السلام قال: { كبر على المشركين بولاية على ما تدعوهم إليه يا محمد من ولاية على }. هكذا في الكتاب مخطوطة (٥).

وعن أبي عبد الله قال: {سأل سائل بعذاب واقع للكافرين بولاية على ليس له دافع} قال: هكذا والله نزل بها جبرائيل عليه السلام على

انظر: كتاب (أصول الكافي) (١/ ٤١٤).

<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ٤١٧).

<sup>(</sup>٣) «شرح أصول الكافي» (٧/ ٦٦).

<sup>(</sup>٤) السابق.

<sup>(</sup>٥) السابق (٥/ ٣٠١).

محمد صلى الله عليه وآله (١).

وعن أبي جعفر أنه قال: نزل جبرائيل عليه السلام بهذه الآية على محمد صلى الله عليه وآله هكذا: { فبدل الذين ظلموا آل محمد حقهم قولا غير الذي قيل لهم فأنزلنا على الذين ظلموا آل محمد حقهم رجزًا من السماء بها كانوا يفسقون} (٢).

وعن أبي جعفر قال: نزل جبرائيل عليه السلام بهذه الآية هكذا {إن الذين ظلموا آل محمد حقهم لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليه ديهم طريقا إلا طريق جهنم} ثم قال {يا أيها الناس قد جاءكم الريسول بالحق من ربكم في ولاية علي فآمنوا خيرا لكم وإن تكفروا بولاية علي فإن لله ما في السياوات وما في الأرض } (٣).

فهذه الآيات يزعم الشيعة أنها تدل صراحة على إمامة على رضي الله عنه، ولكن أبابكر وعمر رضي الله عنهما حرفوها كما تزعم الشيعة.

وهاهنا سؤالان محرجان للشيعة .

الأول :مادام أن أبابكر وعمر قد حرفا هذه الآيات فلهاذا لم يقم على بعد أن صار خليفة للمسلمين بتوضيح هذا الأمر؟! أو على الأقل إعادة هذه الآيات في القرآن كها أنزلت؟!

انظر: كتاب «أصول الكافي» (١/ ٤٢٢).

<sup>(</sup>٢) السابق (١/٤٢٣).

<sup>(</sup>٣) السابق (١/ ٤٣٤).

لم نجده رضي الله عنه فعل هذا، بل بقي القرآن في عهده كما كان في عهد الحلفاء من قبله، وكما كان زمن النبي صلى الله عليه وسلم؛ لأنه محفوظ بحفظ الله القائل: ﴿ إِنَّا نَعَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكَرَ وَإِنَّا لَلْهُ لَكُو الله القائل: ﴿ إِنَّا نَعَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكَرَ وَإِنَّا لَلْهُ لَكُو الله القائل: ﴿ وَلَكَنَ الشَّيْعَةُ لَا يَعْلَمُونَ.

السؤال الثاني: أن بعض هذه الآيات التي حرفوهـ الكي يثبتـ وا لعلي ولايته وإمامته وخلافته تخبرنا صراحة بأن هذا لن يكون!!

فتأملوا في الآية التي حرفوها وهي تتكلم عن اليهود ونسبوها للمسلمين!:

{فبدل الذين ظلموا آل محمد حقهم قولاً غير الذي قيل لهم فأنزلنا على الذين ظلموا آل محمد حقهم رجزا من السهاء بما كانوا يفسقون}.

فحسب تحريفهم هذه الآية تتكلم عن أمر سيحدث مستقبلاً، وأن عليًا يعرف ذلك.

و بأي حق يطالب على وأهل البيت بحقهم الذي اغتصب منهم والقرآن يخبرهم بأن ذلك سيقع؟ وأنه لن يقبل المسلمون من على ولاية ولا وصاية ولن يكون الخليفة بعد الرسول صلى الله عليه وسلم؟!

ثم متى وقع الرجز الذي أنزله الله على الذين ظلموا آل محمد حقهم في الخلافة؟!

الكل يعلم بأن هذا لم يحدث أبدًا، ولكنه التحريف الساذج المكشوف.

وَلَمْ عَلَى: ﴿ يُرِيدُونَ لِللهِ عَلَى: ﴿ يُرِيدُونَ لِلطَفَتُوا وَلاَية أَمِيرِ المؤمنين » لِيُطْفِعُوا نُورَ اللهِ بِأَفَوَاهِمِم ﴿ "يريدون ليطفئوا ولاية أمير المؤمنين » ﴿ وَاللّهُ مُتِم نُورِهِ ﴾ [الصف: ٢١] يقول: ﴿ وَالله متم الإمامة، والإمامة هي النور »، وذلك قول الله عز وجل: ﴿ فَتَامِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَالنّورِ الله : الأئمة من آل محمد صلى النّورَ والله: الأئمة من آل محمد صلى الله عليه وآله وسلم يوم القيامة » (١).

والسؤال: هل أتم الله نوره بنشر الإسلام أم بإعطاء الولاية والوصاية والخلافة لأهل البيت؟!

آلقد وجدنا اثنين فقط من الأئمة \_ حسب مفهومكم \_ توليا الخلافة :على وابنه الحسن رضي الله عنهم!! فأين إتمام النور ببقية العشرة ؟ ونص حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم يُكررون الاحتجاج به على أئمتهم الاثني عشر ؛ فيه أنهم «خلفاء» أو «ولاة أمر» أو «أمراء» ؛ فأين خلافة أو إمارة بقية العشرة ؟!

روي بعض كتب الشيعة عن جعفر الصادق أنه قال لامرأة سألته عن أبي بكر وعمر: أأتو لاهما؟! قال: توليهها. فقالت: فأقول

<sup>(</sup>۱) «الكافي» (۱/ ١٤٩).

لربي إذا لقيته إنك أمرتني بولايتهما؟! قال لها: نعم (١).

وتروي أن رجلا من أصحاب الباقر تعجب حين سمع وصف الباقر لأبي بكر رضي الله عنه بأنه الصديق، فقال الرجل: أتصفه بذلك؟! فقال الباقر: نعم الصديق فمن لم يقل له الصديق فلا صدق الله له قولا في الآخرة (٢).

فها رأي الشيعة بأي بكر الصديق رضي الله عنه؟

[00] لقد ذكر أبو الفرج الأصفهاني في مقاتل الطالبين (٣) والأربلي في كشف الغمة (٤)، والمجلسي في جلاء العيون (٥) أن أبا بكر بن علي بن أبي طالب كان ممن قتل في كربلاء مع أخيه الحسين رضي الله عنها، وكذا قتل معهم ابن الحسين واسمه أبو بكر! (ومحمد الأصغر المكنى أبا بكر)..

فلهاذا تخفي الشيعة هذا الأمر؟! وتركز فقط على مقتل الحسين؟! السبب هو أن اسم أخ الحسين، واسم ابنه كذلك: (أبوبكر)!! وهذا ما لا تريد الشيعة أن يعلمه المسلمون، ولا أتباعهم الغافلون؛ لأنه يفضح كذبهم في ادعاء العداوة بين آل البيت وكبار

روضة الكافي (٨/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) كشف الغمة (٢/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>٣) صفحة ٨٨، ١٤٢، ١٨٨ طبعة بروت.

<sup>(3) (7/17).</sup> 

<sup>(</sup>٥) ص ٨٢ه.

الصحابة وعلى رأسهم أبوبكر رضي الله عنه. لأنه لو كان كافرًا مرتدًا، قد اغتصب حق على وآله \_ كما يزعم الشيعة \_ لما رأينا آل البيت يتسمون باسمه!

بل هذا دليل محبة لمن تأمل.

ثم: لماذا لا يقتدي الشيعة بعلي والحسين رضي الله عنهما ويسمون أبناءهم ( بأبي بكر)؟!

الأنبياء والمرسلين يحصل به مقصود الإمامة في حياته وبعد مماته، فمن الأنبياء والمرسلين يحصل به مقصود الإمامة في حياته وبعد مماته، فمن ثبت عنده أنّ محمدًا عليه الصلاة والسلام رسول الله، وأنّ طاعته واجبة، واجتهد في طاعته بحسب الإمكان، إن قيل بأنه يدخل الجنة استغنى عن مسألة الإمامة ولم يلزمه طاعة سوى الرسول عليه الصلاة والسلام، وإن قيل لا يدخل الجنة إلا باتباعه الإمام كان هذا خلاف نصوص القرآن الكريم، فإنه سبحانه وتعالى أوجب الجنة لمن أطاع الله ورسوله في غير موضع من القرآن، ولم يعلق دخول الجنة بطاعة إمام أو إيهان به أصلاً؛ كمثل قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُطِع الله وَالرّسُولَ وَالسّرِينَ وَكسّرَنَ أُولَتِيكَ رَفِيقًا النَّهُ عَلَيْهِم مِن القرآن، ولم يعلق دخول الجنة بطاعة إمام والشّمة مَن النّبِينَ أَنعُم الله عليهم مِن القرآن ولم يعلق دوله الجنة والسّرة والسّرة والسّرة ومَن يُطِع الله ورسوله في الله ورسُوله ورسوله ور

تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَالِكَ ٱلْمَانُو خَالِدِينَ فِيهَا وَذَالِكَ ٱلْمَفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ إِلَا السَاءِ:١٣].

فلو كانت الإمامة أصلاً للإيمان أو الكفر، أو هي أعظم أركان الدين التي لا يقبل الله عمل العبد إلا بها كما تقول الشيعة، لـذكر الله عز وجل الإمامة في تلك الآيات وأكَّد عليها؛ لعلمه بحصول الخلاف فيها بعد ذلك، ولا أظن أحداً سيأتي ليقول لنا بأنَّ الإمامة في الآيات مذكورة ضمناً تحت طاعة الله وطاعة الرسول؛ لأنّ في هذا تعسفاً في التفسير، بل يكفى بياناً لبطلان ذلك أن نقول بأنّ طاعة الرسول في حد ذاتها هي طاعة للرب الذي أرسله، غير أنَّ الله عز وجل لم يذكر طاعته وحده سبحانه ويجعل طاعة الرسول مندرجة تحت طاعته بل أفردها لكي يؤكد على ركنين مهمين في عقيدة الإسلام (طاعة الله، وطاعة الرسول)، وإنها وجب ذكر طاعة الرسول بعد طاعة الله كشرط لدُخول الجنة لأنّ الرسول مبلّغ عن الله ولأن طاعته طاعة لمن أرسله أيضاً، ولمّا لم يثبت لأحد بعد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم جانب التبليغ عن الله، فإنَّ الله عز وجل علَّق الفلاح والفوز بالجنان بطاعة رسوله والتزام أمره دون أمر الآخرين.

كان في عهد النبي صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم أناس يرونه مرة واحدة ثم يذهبون لديارهم، فلم يسمعوا ـ بلا شك \_عن ولاية علي بن أبي طالب وأبنائه وأحفاده رضي الله عنهم جميعاً. خاصة

وأن الشيعة تزعم أن أمر الولاية قد حدث في أوائل الدعوة في مكة محتجين بحديث الدار. فهل إسلامهم ناقص؟!

إن قلتم: نعم. نقول: لو كان كذلك لكان النبي صلى الله عليه وسلم أولى الناس بتصحيح إسلامهم وتبيين أمر الإمامة لهم. ولم نجده فعل ذلك صلى الله عليه وسلم.

( ومن كتاب له ( عليه السلام ) إلى معاوية :

إنه بايعني القوم الذين بايعوا أبا بكر وعمر وعثمان على ما بايعوهم عليه فلم يكن للشاهد أن يختار ولا للغائب أن يرد وإنها الشورى للمهاجرين والأنصار فإن اجتمعوا على رجل وسمّوه إماماً كان ذلك لله رضاً فإن خرج عن أمرهم خارج بطعن أو بدعة ردوه إلى ما خرج منه فإن أبى قاتلوه على اتباعه غير سبيل المؤمنين وولاه الله ما تولى ولعمري يا معاوية لئن نظرت بعقلك دون هواك لتجدني أبرأ الناس من دم عثمان، ولتعلمن أني كنت في عزلة عنه إلا أن تتجنى فتجن ما بدا لك والسلام)(١).

ففي هذا دليل على:

 ١ - أن الإمام يختار من قبل المهاجرين والأنصار، فليس له أي علاقة بركن الإمامة عند الشبعة!

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب «صفوة شروح نهج البلاغة» (ص٩٣٥).

- ٢- أن عليا قد بويع بنفس الطريقة التي بويع بها أبو بكر وعمر وعثمان
   رضي الله عنهم أجمعين.
- ٣- أن الـشورى للمهاجرين والأنـصار، وهـذيـدل عـلى فـضلهم
   ودرجتهم العالية عند الله، ويعارض ويخالف الـصورة التي
   يعكسها الشيعة عنهم.
- ٤- أن قبول المهاجرين والأنصار ورضاهم ومبايعتهم لإمام لهم يكون
   من رضا الله، فليس هناك اغتصاب لحق الإمامة كما يدعي
   الشيعة، وإلا فكيف يرضى الله عن ذلك الأمر؟!
- أن الشيعة يلعنون معاوية رضي الله عنه، ولم نجد عليًا رضي الله
   عنه يلعنه في رسائله!

الله عنهم أجمعين قد بايعوا الرسول صلى الله عليه وسلم تحت الشجرة، الله عنهم أجمعين قد بايعوا الرسول صلى الله عليه وسلم تحت الشجرة، وأن الله أخبر بأنه قد رضي عنهم وعلم ما في قلوبهم (١)، فكيف يليق بالشيعة بعد هذا أن يكفروا بخبر الله تعالى، ويزعموا خلافه؟! فكأنهم يقولون:

(أنت يا رب لا تعلم عنهم ما نعلم)! \_والعياذ بالله\_. بينها نجد الشيعة يتقربون إلى الله بسب كبار الصحابة، وعلى

 <sup>(</sup>١) قال تعالى: ﴿ لَٰهَٰذَ رَضِ اللَّهُ عَنِ الشُّومِينِ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِى قُلُومِهِمْ فَأَرْلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴾ [الفتح: ٨١].

رأسهم الخلفاء الراشدون الثلاثة: أبوبكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم، لا نجد سنيًا واحدًا يسب واحدًا من آل البيت! بل يتقربون إلى الله بحبهم.

وهذا ما لم يستطع الشيعة إنكاره، ولو بالكذب.

الآ طالما ردد الشيعة في كتبهم عن مقتل الحسين رضي الله عنه أنه مات عطشانا في المعركة، ولذلك تراهم يكتبون على مخازن المياه العبارة التالية (اشرب الماء وتذكر عطش الحسين)!

والسؤال: مادام الأئمة حسب مفهوم الشيعة يعلمون الغيب:

ألم يكن باستطاعة الحسين أن يعلم حاجته إلى الماء أثناء القتال، وأنه سوف يموت عطشاً، وجذا يستطيع أن يجمع كمية من الماء كافية للمعركة؟!

ثم: أليس توفير المياه أثناء القتال يدخل في باب الأخذ بالأسباب؟! والله يقول: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اَسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رَبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرَهِبُونَ بِدِء عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ وَمِن رَبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرَهِبُونَ بِدِء عَدُوَّ اللّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ [الأنفال: 1:].

آل لقد اكتمل دين الإسلام في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم، لقول عليه وسلم، لقول تعالى ﴿ آلِيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣]، ومذهب الشيعة إنها ظهر بعد وفاته صلى الله عليه وسلم؟!

الإفك الشهيرة، وطهرها من هذا السوء، ثم نجد بعض الشيعة لا الإفك الشهيرة، وطهرها من هذا السوء، ثم نجد بعض الشيعة لا زالوا يرمونها بالخيانة (١)! والعياذ بالله .. وهذا كما أن فيه طعنًا برسول الله صلى الله عليه وسلم، فيه طعن بالله عز وجل الذي يعلم الغيب، ولم يخبر نبيه بأن زوجته خائنة؟! حاشاها من ذلك ..

وبئس المذهب مـذهبًا يطعـن في زوجـات خـير البـشر وأمهـات المؤمنين.

التي ترويها كتب السيعة، وهم ينفعونهم الآن وهم أموات \_كما يزعمون فلهاذا لم ينفعوا أنفسهم وهم أحياء؟!

فقد وجدنا عليًا رضي الله عنه لم يستقر له أمر الخلافة، ثم مات مقتولاً، ووجدنا الحسن كذلك يضطر للتنازل عن الخلافة لمعاوية، ووجدنا الحسين يتعرض للتضييق ثم للقتل ولم يحصل له مبتغاه... وهكذا من بعدهم!

فأين تلك الخوارق التي كانت عندهم؟!

رعم الشيعة أن فضائل على متواترة عن طريق الشيعة، وكذا النص على إمامته. فيقال: أما الشيعة الذين ليسوا من الصحابة فإنهم لم يروا النبى صلى الله عليه وسلم ولم يسمعوا كلامه، فنقلهم هو

<sup>(</sup>١) انظر: «تفسير القمي» (٢/ ٣٧٧)، و«البرهان» للبحراني (٤/ ٣٥٨).

نقل مرسل منقطع إن لم يسندوه إلى الصحابة لم يكن صحيحا، والصحابة الذين تواليهم االشيعة نفر قليل بضعة عشر أو نحو ذلك، وهؤلاء لا يثبت التواتر بنقلهم! والجمهور الأعظم من الصحابة الذين نقلوا فضائله تقدح الشيعة فيهم وتتهمهم بالكفر!

ثم يلزمهم إذا جوزوا على الجمهور اللذين أثنى عليهم القرآن الكذب والكتمان فتجويز ذلك على نفر قليل أولى وأجوز!

[77] يدعي الشيعة: أن أبا بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم كان قصدهم الرياسة والملك فظلموا غيرهم بالولاية، فيقال لهم الهولاء لم يقاتلوا مسلما على الولاية، وإنها قاتلوا المرتدين والكفار، وهم الذين كسروا كسرى وقيصر وفتحوا بلاد فارس وأقاموا الإسلام، وأعزوا الايهان وأهله وأذلوا الكفر وأهله، وعثمان وهو دون أبي بكر وعمر في المنزلة طلب الثوار قتله وهو في ولايته فلم يقاتل المسلمين ولا قتل مسلما على ولايته وخلافته.

فإذا جوّز الشيعة على هؤلاء أنهم كانوا ظالمين في ولايتهم أعداء الرسول صلى الله عليه وسلم، لزمهم أن يقولو مثل ذلك في علي رضي الله عنه!!

[ الله القد كفرت القاديانية بادعائها النبوة لزعيمها، في الفرق بينها وبين الشيعة الذين يزعمون لأئمتهم خصائص الأنبياء وزيادة؟! اليس هذا مدعاة للكفر؟! أو يذكرون لنا الفروق الجوهرية بين

الإمام والرسول؟! وهل جاء رسول الله صلى الله عليه وسلم ليبشرنا باثني عشر \_إماماً \_أقوالهم كأقواله وأفعالهم كأفعاله معصومون مثله تماماً...؟

كيف يُدفن رسول الله صلى الله علية وسلم في حجرة عائشة رضي الله عنها؟! وأنتم تتهمونها بالكفر والنفاق والعياذ بالله؟! أليس هذا دليلاً على حبها ورضاه عنها؟!

مثله: كيف يدفن رسول الله صلى الله عليه وسلم بين أبي بكر وعمر، وهما في نظركم كافران؟! والمسلم لا يدفن بين الكفار، فكيف بالنبي صلى الله عليه وسلم؟! لم يحفظه الله من مجاورة الكافرين في مماتة حسب زعمكم ...

ثم أين علي رضي الله عنه من ذلك كله؟! لماذا لم يعمارض هذا الأمر الخطير؟!

يلزمكم: أن أبابكر وعمر رضي الله عنها مسلمان، وقد أنالهم الله هذا الشرف لشرفهم عنده وعند رسوله صلى الله عليه وسلم \_وهذا هو الحق ، أو أن يكون عليًا رضي الله عنه قد داهن في دينه!! وحاشاه عن ذلك. وإلا فكيف لنبي مختار أن يدفن معه كفره فجار كما تزعمون؟

رضي الله عنه، واستحقاقه الخلافة ثابت في القرآن ولكن الصحابة كتموه.

وهذه دعوى باطلة؛ لأننا وجدنا الصحابة رضي الله عنهم لم يكتموا الأحاديث التي يستشهد بها الشيعة على إمامة على؛ مثل حديث «أنت مني بمنزلة هارون من موسى» وغيره من الأحاديث المشابهة، فلهاذا لم يكتموها أيضًا؟!

الله على هذا: الخليفة الحق بعدرسول الله على هذا:

- ١- اتفاق الصحابة وإجماعهم على طاعته وانقيادهم لأوامره ونواهيه وتركهم الإنكار عليه، ولو لم يكن خليفة حقا لما تركوا ذلك، ولما أطاعوه، وهم من هم زهدًا وورعًا وديانة، وكانت لا تأخذهم في الله لومة لائم.
- ٢- أن عليًا رضي الله عنه ما خالفه ولا قاتله، ولا يخلو: إما أن يكون
   تركه لقتاله خوفًا من الفتنة والشر، أو لعجز، أو لعلمه أن الحق
   مع أبي بكر.

ولا يمكن أن يكون تركه لأجل اتقاء الفتنة وخوف الـشر؛ لأنه قاتل معاوية رضي الله عنه، وقتل في الحرب الخلق الكثير، وقاتل طلحة والزبير رضي الله عنها وقاتل عائشة رضي الله عنها حين علم أن الحق له ولم يترك ذلك خوفًا من الفتنة!

ولا يمكن أن يكون عاجزًا؛ لأن الذين نصروه في زمن معاوية كانوا على الإيهان يوم السقيفة ويوم استخلاف عمر ويوم الشورى، فلو علموا أن الحق له لنصروه أمام أبي بكر رضوان الله عليه؛ لأنه أولى من معاوية رضي الله عنه بالمحاربة والقتال.

أن يكون عليٌّ مغلوبًا من المرتبدين، وأن الحسن قيد سيلم أمر المسلمين إلى المرتدين. بينها نجد أن خالد بن الوليد قد حارب المرتدين زمن أبي بكر وقهرهم، فيكون نصر الله لخالد على الكفيار أعظم من نصره لعلى! والله سبحانه وتعالى عدل لا يظلم واحدًا منهما، فيكون أَفْضَل عند الله منه، بل إن جيوش أبي بكر وعمر وعثمان ونوابهم كانوا منصورين على الكفار، بينها على عاجز عن مقاومة المرتدين! أيضاً: فَإِنَّ اللهِ سَبَحَانُهُ وَتَعَالَى يَقُولُ: ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا يَحَزَنُواْ وَانْتُهُ أَلْأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ الْآلِيكُ [آل عسران:١٣٩]، ويقول: ﴿ فَلَا تَهِنُوا وَتَدْعُوا إِلَى ٱلسَّلْمِ وَأَلْسُمُ ٱلْأَغَلُونَ وَٱللَّهُ مَعَكُمْ وَلَن يَرَكُمُ أَعْمَلُكُمُ إِنَّ ﴾ [عمد:٣٥]، وعلى رضي الله عنه دعا معاوية إلى السلم في آخر الأمر لما عجز عن دفعه عن بـ لاده، وطلب منـ ه أن يبقى كل واحد منهما على ما همو عليم، فإن كان أصحابه مؤمنين وأولئك مرتدين \_كها تزعم الـشيعة \_وجب أن يكـون أصـحابه هـم الأعلون، وهو خلاف الواقع!

[۷۳] إن الشيعة تعجز عن إثبات إيهان علي وعدالته، ولا يمكنهم ذلك إلا إذا صاروا من أهل السنة؛ لأنه إذا قالت لهم الخوارج وغيرهم ممن يكفرون عليًا أو يفسقونه: لا نسلم أنه كان مؤمنًا، بل كان كافرا أو ظالمًا \_كما يقول الشيعة في أبي بكر وعمر لم يكن لهم دليل على إيهانه وعدالته إلا وذلك الدليل على إيهان أبي بكر وعمر وعثمان أدل.

فإن احتجوا بها تواتر من إسلامه وهجرته وجهاده، فقد تواتر ذلك عن هؤلاء، بل تواتر إسلام معاوية وخلفاء بني أمية وبني العباس وصلاتهم وصيامهم وجهادهم للكفار!

فإن ادعوا في واحد من هؤلاء النفاق أمكن الخارجي أن يـدعي في على النفاق!

وإن ذكروا شبهة ذكر ما هو أعظم منها!

وإن قالوا ما تقوله أهل الفرية من أن أبا بكر وعمر كانا منافقين في الباطن عدوين للنبي صلى الله عليه وسلم أفسدا دينه بحسب الإمكان، أمكن الخارجي أن يقول ذلك في علي، ويوجه ذلك بأن يقول كان يحسد ابن عمه والعداوة في الأهل وكان يريد فساد دينه، فلم يتمكن من ذلك في حياته وحياة الخلفاء الثلاثة حتى سعى في قتل الخليفة الثالث وأوقد الفتنة، حتى تمكن من قتل أصحاب محمد وأمته

بغضا له وعداوة، وكان مباطناً للمنافقين الذين ادعوا فيه الإلهية والنبوة، وكان يظهر خلاف ما يبطن لأن دينه التقية، ولهذا كانت الباطنية من أتباعه وعندهم سره وهم ينقلون عنه الساطن الذين ينتحلونه!

وإن أرادوا إثبات إيهانه وعدالته بنص القرآن عليه، قيل لهم: القرآن عام وتناوله له ليس بأعظم من تناوله لغيره، وما من آية يدعون اختصاصها به إلا أمكن أن يدعى اختصاصها واختصاص مثلها أو أعظم منها بأبي بكر وعمر، فباب الدعوى بلا حجة ممكنة، والدعوى في فضل الشيخين أمكن منها في فضل غيرهما.

وإن قالوا: ثبت ذلك بالنقل والرواية، فالنقل والرواية في أولئك أشهر وأكثر، فإن اعتمدوا على أشهر وأكثر، فإن اعتمدوا على نقل الصحابة فنقلهم لفضائل أبي بكر وعمر أكثر!

الناس بالإمامة لشوت فضله على عرب الناس بالإمامة لشوت فضله على جميع الصحابة - كما يدعون - ولكثرة فضائله دونهم، فنقول: هبكم وجدتم لعلى رضي الله عنه فضائل معلومة؛ كالسبق إلى الإسلام والجهاد مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، وسعة العلم والزهد، فهل وجدتم مثل ذلك للحسن والحسين رضي الله عنها في مقابل سعد بن أبي وقاص وعبدالرحمن بن عوف وعبد الله بن عمر وغيرهم من المهاجرين والأنصار؟!

هذا ما لا يقدر أحد على أن يدعيه لهما، فلم يبق إلا دعوى النص عليهما، وهذا مالا يعجز عن مثله أحد، ولو استحلت الأموية مثلا أن تجاهر بالكذب في دعوى النص على معاوية لكان أمرهم في ذلك أقوى من أمر الشيعة؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَن قُلِلَ مَظْلُومًا فَقَدَ جَعَلْنَا لَوَلِيّهِ عَلَى مَا أَمَر الشيعة؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَن قُلِلَ مَظْلُومًا فَقَدَ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّه الله الله عَلَى الله الله وقد نصر الله وقد نصر الله معاوية لتوليه دم عثمان!

وتآمرا الخلافة من علي وتآمرا عليه لكي يمنعوه منها..الخ افترائهم.

نقول: لو كان ما ذكرتموه حقا فها الذي دعا عمر إلى إدخاله في الشورى مع من أدخله فيها؟ ولو أخرجه منها كها أخرج سعيد بن زيد أو قصد إلى رجل غيره فولاه ما اعترض عليه أحد في ذلك بكلمة؟!

فصح ضرورة بها ذكرنا أن القوم أنزلوه منزلته غير غالين ولا مقصرين، رضي الله عنهم أجمعين، وأنهم قدموا الأحق فالأحق والأفضل فالأفضل، وساووه بنظرائه منهم.

ويؤكد هذا: البرهان التالي؛ وهو: أن علياً رضي الله عنه لما تبولى بعد قتل عثمان رضي الله عنه سارعت طوائف المهاجرين والأنصار إلى بيعته، فهل ذكر أحد من الناس أن أحدا منهم اعتذر إليه مما سلف من

بيعتهم لأبي بكر وعمر وعثمان؟! أو هل تاب أحد منهم من جحده للنص على إمامته؟! أو قال أحد منهم: لقد ذكرت هذا النص الذي كنت أنسيته في أمر على؟!

آلا القد نازع الأنصار رضي الله عنهم أبا بكر رضي الله عنه ودعوا إلى بيعة سعد بن عبادة رضي الله عنه، وقعد على رضي الله عنه في بيته لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء، فلا يخلو رجوع الأنصار كلهم إلى بيعة أبي بكر من أن يكون بسبب من هذه الأسباب:

١ - أن يكون بالقوة.

٢- أو أن يكون عن ظهور حق أبي بكر بالخلافة؛ فأوجب ذلك
 الانقياد لبيعته.

٣- أو فعلوا ذلك لغير معنى. ولا سبيل إلى قسم رابع بوجه من
 الوجوه.

فإن قال الشيعة: إنها بايعوه بالقوة، فهذا كذب؛ لأنه لم يكن هنالك قتال ولا تضارب ولا سباب ولا تهديد ولا سلاح، ومحال أن يرهب الأنصار وهم أزيد من ألفي فارس أبطال كلهم عشيرة واحدة قد ظهر من شجاعتهم ما لا مرمى وراءه وهو أنهم بقوا ثهانية أعوام متصلة محاربين لجميع العرب في أقطار بلادهم، موطنين على الموت متعرضين مع ذلك للحرب مع قيصر الروم بمؤتة وغيرها، محال أن يرجع إلى عشيرة كثيرة ولا إلى يرجع إلى عشيرة كثيرة ولا إلى

موال ولا إلى عصبة ولا مال، فيرجعوا إليه وهو عندهم مبطل! بل بايعوه بلا تردد ولا تطويل.

وكذلك يبطل أن يرجعوا عن قولهم وما كانوا قدرأوه من أن الحق حقهم وعن بيعة ابن عمهم، فمن المحال اتفاق أهواء هذا العدد العظيم على ما يعرفون أنه باطل دون خوف يضطرهم إلى ذلك، ودون طمع يتعجلونه من مال أو جاه، ثم يسلمون كل ذلك إلى رجل لا عشيرة له ولا منعة ولا حاجب ولا حرس على بابه ولا قصر ممتنع فيه ولا موالي ولا مال.

وإذ قد بطل كل هذا فلم يبق إلا أن الأنصار رضي الله عنهم إنها رجعوا إلى بيعة أبي بكر رضي الله عنهم لبرهان حق صح عندهم عن النبي صلى الله عليه وسلم، لا لاجتهاد كاجتهادهم ولا لظن كظنونهم. فإذا بطل أن يكون الأمر في الأنصار وزالت الرياسة عنهم، فها الذي حملهم كلهم أولهم عن آخرهم على أن يتفقوا على جحد نص النبي صلى الله عليه وسلم على خلافة على ؟! ومن المحال أن تتفق آراؤهم كلهم على معونة من ظلمهم وغصبهم حقهم!!

آلال الله عنه عن الخلافة - كما تزعم الله عنهما قد نجحا في تنحية على رضي الله عنه عن الخلافة - كما تزعم الشيعة - فما هي المكاسب التي حققوها لأنفسهم؟!

ولماذا لم يخلف أبو بكر أحد أولاده على الحكم، كما فعل علي؟!

وهنا سؤال محرج للشيعة: هل يصح عندهم أن يكون لفاطمة رضي الله عنها حفيدٌ ملعونٌ؟! لأن بني أمية عند الشيعة \_ومنهم محمد الذي ذكرناه سابقًا \_هم (الشجرة الملعونة في القرآن)! (١)

[۷۹] لقد جمع الشيعة لأئمتهم بين العصمة والتقية، وهما ضدان لا يجتمعان. لأنه ما الفائدة من عصمة أثمتكم إذا كنتم لا تدرون صحة ما يقولونه ويعملونه، طالما أن تسعة أعشار دينكم التقية؟!

وبها أنكم تجعلون التقية ثوابها ومرتبتها بمرتبة الصلاة، بحيث أن «تارك التقية كتارك الصلاة» (٢) وأن «تسعة أعشار الدين هو التقية» (٣)، فلا شك أن أئمتكم قد عملوا بكل الأعشار التسعة! وهذا يضاد عصمتهم المزعومة!

ما يتناقض الشيعة عندما يستدلون على إمامة أئمتهم بحديث

<sup>(</sup>١) انظر: «الكافي» (٥/٧)، «كتاب سليم بن قيس» (ص٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) «بحار الأنوار» (٧٥/ ٢٦٤)، «مستدرك الوسائل» (١٢/ ١٥٤).

<sup>(</sup>٣) ﴿أصول الكافي، (٢/ ٢١٧)، (بحار الأنوار، (٧٥/ ٤٢٣).

الثقلين (1)، ثم نجدهم يكفرون من طعن في الثقل الأصغر؛ وهم أهل البيت، بخلاف من طعن في الثقل الأكبر وهو القرآن، بل يقولون إنه مجتهد مخطئ فقط، ولا يكفرونه.

يزعم الشيعة أن الصحابة ارتدوا كلهم إلا عددا قليلاً، لا يتجاوز سبعة (على أكثر تقدير).

والسوال: أين بقية أهل البيت؛ كأولاد جعفر وأولاد على .. وغيرهم، هل ارتدوا مع من ارتد؟!

الله ذلك اليوم حتى يبعث فيه رجلاً من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمي الله ذلك اليوم حتى يبعث فيه رجلاً من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمي واسم أبيه اسم أبي (٢)، والرسول صلى الله عليه وسلم كما هو معلوم اسمه: محمد بن عبد الله صلى الله علية وسلم، والمهدي عند الشيعة اسمه محمد ابن الحسن! هذه إشكالية عظيمة!

ولهذا حل أحد شيوخ الشيعة هذه الإشكالية بجواب طريف! حيث قال: (كان لرسول الله صلى الله عليه وسلم سبطان أبو محمد الحسن وأبو عبد الله الحسين، ولما كان الحجة \_أي المنتظر\_ من ولد الحسين أبي عبد الله، وكانت كنية الحسين أبا عبد الله، فأطلق النبي

 <sup>(</sup>١) وهو قوله ﷺ: ﴿إِنِ تَارَكُ فيكم الثقلين: كتـاب الله وعـترتي أهـل بيتـي، أخرجـه الترمذي (٥/ ٣٢٩\_٣٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبوداود (١٠٦/٤)، وصححه الألبّاني في «صحيح الجامع» (١٨٠٥). والشيعة يحتجون به ،ولكن تورطوا في الاسم كيا يأتي أ

صلى الله عليه وسلم على الكنية لفظ الاسم، لأجل المقابلة بالاسم في حق أبيه، وأطلق على الجد لفظة الأب)!! (١).

الشيعة المنتظر: على الشيعة المنتظر:

١ - من هي أم المهدي؟

هل هي جارية اسمها نرجس، أم جارية اسمها صقيل، أم جارية اسمها مليكة، أم جارية اسمها خمط، أم جارية اسمها حكيمة، أم جارية اسمها ريحانة، أم سوسن، أم هي حرة اسمها مويم؟!

**Y**- ومتى ولد؟

هل ولد بعد وفاة أبيه بثمانية أشهر، أم ولد قبل وفاة أبيه سنة ٢٥٢، أم ولد سنة ٢٥٧، أم ولد سنة ٢٥٧، أم ولد سنة ٢٥٨، أم ولد سنة ٢٥٨، أم ولد سنة ٢٥٨، أم ولد في ٨ من ذي القعدة، أم ولد في ٨ من شعبان، أم ولد في ١٥ من رمضان؟!

٣- كيف حملت به أمه؟

هل حملت به في بطنها كما يحمل سائر النساء؟ أم حملته في جنبها ليس كسائر النساء؟!

٤ - كيف ولدته أمه؟

هل ولدته من فرجها كسائر النساء؟ أم من فخذها على غير عادة

<sup>(</sup>١) «كشف الغمة في معرفة الأثمة» للأربلي، (٣/ ٢٢٨)، "أمالي الطوسي "، ص ٣٦٢) . "أمالي الطوسي "، ص ٣٦٢ . "

النساء؟

### ٥- كيف نشأ؟

رووا عن أبي الحسن: (إنا معاشر الأوصياء ننشأ في اليـوم مـثلما ينشأ غيرنا في الجمعة)!.

وعن أبي الحسن قال: (إن الصبي منا إذا أتى عليه شهر كان كمن أتى عليه سنة)!.

وعن أبي الحسن أنه قال: (إنا معاشر الأئمة ننشأ في اليوم كما ينشأ غيرنا في السنة)(١)!.

## ٦ - أين يقيم؟

قالوا: في طيبة، ثم قالوا: بل في جبل رضوى بالروحاء، ثم قالوا: بل في مكة بذي طوى، ثم قالوا: بل هو في سامراء!

حتى قال بعضهم:

(ليت شعري أين استقرت بك النوى ... بل أي أرض تقلك أو ثرى، أبر ضوى أم بغيرها أم بذي طوى ... أم في اليمن بوادي شمروخ أم في الجزيرة الخضراء) (٢).

٧- هل يعود شاباً أو يعود شيخاً كبيراً؟

عن المفضل قال سألت الصادق: يا سيدي يعود شابا أو يظهر في

<sup>(</sup>١) انظر: «الغيبة»، للطوسي، (ص١٥٩-١٦٠).

<sup>(</sup>٢) "بحار الأنوار» (١٠٨/١٠٢).

شيبه؟ قال: (سبحان الله، وهل يعرف ذلك، يظهر كيف شاء وبأي صورة شاء)(١).

و في رواية أخرى (يظهر في صورة شاب موفق ابن اثنين وثلاثين سنة)(٢).

و في وراية أخرى: (يخرج وهو ابن إحدى وخسين سنة) (٣). و في رواية أخرى (يظهر في صورة شاب موفق ابن ثلاثين سنة) (٤).

## ٨- كم مدة ملكه؟

قال محمد الصدر: (وهي أخبار كثيرة ولكنها متضاربة في المضمون إلى حد كبير حتى أوقع كثيراً من المؤلفين في الحيرة والذهول) (٥).

وقيل: (ملك القائم منا ١٩سنة) وفي رواية: (سبع سنين، يطول الله له في الأيام والليالي حتى تكون السنة من سنيه مكان عشر سنين فيكون سني ملكه و٧ سنة من سنيكم)(1).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (٥٣/٧). ﴿ ﴿ إِنَّا أَنَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>۲) کتاب تاریخ ما بعد الظهور (ص ۳۲۰).

<sup>(</sup>٣) كتاب تاريخ ما بعد الظهور (ص ٣٦١).

<sup>(</sup>٤) كتاب الغيبة للطوسي (ص ٤٢٠).

<sup>(</sup>٥) تاريخ ما بعد الظهور (ص ٤٣٣).

<sup>(</sup>٦) تاريخ ما بعد الظهور (ص ٤٣٦).

وفي رواية أخرى أن القائم يملك ٣٠٩ سنة كما لبث أهل الكهف في كهفهم .

## ٩- كم مدة غيبته؟

رووا عن على بن أبي طالب أنه قال: (تكون له \_ أي للمهدي \_ غيبة وحيرة، يضل فيها أقوام ويهتدي آخرون، فلم سئل: كم تكون الحيرة؟ قال: ستة أيام أو ستة أشهر أو ست سنين)(١). وعن أبي عبد الله أنه قال: (ليس بين خروج القائم وقتل النفس الزكية إلا خمس عشرة ليلة)، يعني ١٤٠ للهجرة! قال محمد الصدر عن هذا الخبر: خبر موثوق قابل للإثبات التاريخي \_ بحسب منهج هذا الكتاب \_ فقد رواه المفيد في الإرشاد عن ثعلبة بن ميمون عن شعيب الحداد عن صالح بن ميتم الجمال، وكل هؤلاء الرجال موثقون أجلاء (٢)!

فلما لم يظهر كما حددت الرواية السابقة! جاءت رواية أخرى عنه أنه قال: (يا ثابت إن الله كان وقت هذا الأمر في السبعين، فلما أن قتل الحسين اشتد غضب الله على أهل الأرض فأخره إلى أربعين ومائة: فحدثناكم أنه سيخرج سنة ١٤٠، فأذعتم الحديث وكشفتم قناع

<sup>(</sup>۱) الكافي (۱/ ۳۳۸): ١٥ (١٠ م. أو المرابعة المرابعة المرابعة المرابعة (١٠ م. المرابعة المرابعة المرابعة المرابعة

<sup>(</sup>٢) تاريخ ما بعد الظهور (ص ١٨٥).

الستر، فلم يجعل الله له بعد ذلك عندنا وقتا ) (١)!!

ثم جاءت رواية تكذب كل ما سبق عن أبي عبد الله جعفر الصادق أنه قال: (كذب الوقاتون إنا أهل البيت لا نوقت) (٢).

و(ما وقتنا فيها مضي، ولا نوقت فيها يُستقبل)<sup>(٣)</sup>..

آمرا الشيعة عن على رضي الله عنه أنه له خرج على أصحابه محزونا يتنفس، قال: (كيف أنتم وزمان قد أظلكم تعطل فيه الحدود ويتخذ المال فيه دولا، ويعادى فيه أولياء الله، ويوالى فيه أعداء الله)؟ قالوا: يا أمير المؤمنين فإن أدركنا ذلك الزمان فكيف نصنع؟ قال: (كونوا كأصحاب عيسى (ع): نشروا بالمناشير، وصلبوا على الخشب، موت في طاعة الله عز وجل خير من حياة في معصية الله) (٤).

فأين هذا من تقية الشيعة؟!

ما الذي أجبر أبا بكر رضي الله عنه على مرافقة النبسي عليه الصلاة والسلام في هجرته؟!

فلو كان منافقًا - كما يقول الشيعة - فلماذا يهرب من قومه الكفار

<sup>(</sup>١) «أصول الكافي» (١/ ٣٦٨)، «الغيبة» للنعماني (ص١٩٧)، «الغيبة» للطوسي (ص٢٦٣)، «بحار الأنوار» (١٩٧/ ١١).

<sup>(</sup>٢) «أصول الكافي» (١/ ٣٦٨)، «الغيبة» للنعاني (ص١٩٨).

<sup>(</sup>٣) «الغيبة» للطوسي (ص٢٦٢)، «بحار الأنوار» (١٠٣/٥٢).

<sup>(</sup>٤) نهج السعادة، (٢/ ٦٣٩).

وهم المسيطرون ولهم العزة في مكة؟! وإن كان نفاقه لمصلحة دنيوية، فأي مصلحة كان يرجوها مع النبي تلك الساعة، والنبي صلى الله عليه وسلم وحيد طريد؟! مع أنه قد يتعرض للقتل من الكفار الذين لن يصدقوه!

كتابه الكريم، فقال تعالى : ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءُ وَسَاكُمُ بَايَئِنَا مُمْ بِعَايَئِنَا فَسَأَكُمُ بَا لِلَّذِينَ يَنَقُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِعَايَئِنَا فَسَأَكُمُ بَا لِلَّذِينَ يَنَقُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِعَايَئِنَا فَسَأَكُمُ اللَّذِينَ اللَّهُ وَلَا اللَّيْ الْأَمْ اللَّيْ اللَّهُ وَالَّذِينَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ اللَّهُ وَاللَّذِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيُعَلِّلُ اللَّهِ وَعَرَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاقَبَعُوا وَيُصَرُّوهُ وَاقَبَعُوا وَيُعَلِّلُ اللَّي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّ

وقال تعالى : ﴿ الَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا بِللَّهِ وَٱلرَّسُولِ مِن بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَٱتَّقَوْا أَجْرُ عَظِيمُ لِلَّإِنَّ ٱلَّذِينَ

قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوْهُمْ فَرَادَهُمْ إِيمَننَا وَقَالُوا حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ [آل عمران:١٧٣]. وقال تعالى : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَيْدَكَ بِنَصْرِهِ وَوَالْمُؤْمِنِينَ لَهُ وَأَلَفُ مِنِينَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّا أَلَفْتَ وَأَلَفُ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَرِيدً ﴾ [الأنفال:٢٦،٣٦].

وقال تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاِئُى حَسَبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱللَّهُ مِنَ ٱللَّهُ مَا اللَّهُ الللللِّهُ اللللْمُولِيَّ الللللْمُ اللللِّ

قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأَمُّرُونَ بِاللَّهِ ﴾ بِالْمَعُرُونِ وَتُوْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [العمران:١١٠].

وآيات أخرى كثيرة جدًا.

والشيعة يقرُّون بإيهان الصحابة في حياة الرسول صلى الله عليه وسلم، لكنهم يزعمون أنهم ارتدُّوا بعد ذلك! فيا لله العجب، كيف اتفى أن يُجمع كل صحابة الرسول صلى الله عليه وسلم على الارتداد بعد موته؟ ولماذا؟

كيف ينصرون النبي صلى الله عليه وسلم وقت الشدَّة والـ لأواء،

ويفدونه بالنفس والنفيس، ثمَّ يرتدون بعد موته دون سبب؟!

إلاَّ أن تقولوا إنَّ ارتدادهم كان بتوليتهم أبي بكر رضي الله عنه عليهم، فيقال لكم:

لماذا يُجوعُ أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم على بيعة أي بكر، وماذا كانوا يخشون من أبي بكر؟ وهل كان أبو بكر رضي الله عنه ذا سطوة وسلطان عليهم فيجبرهم على مبايعته قسراً؟ ثم إن أبا بكر رضي الله عنه من بني تيم من قريش، وقد كانوا من أقل قريش عددا، وإنها كان الشأن والعدد في قريش لبني هاشم وبني عبدالدار وبني غزوم.

فإذا لم يكن قادراً على قسر أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم على مبايعته، فلهاذا يضحي الصحابة رضوان الله عليهم بجهادهم وإيهانهم ونصرتهم وسابقتهم ودنياهم وأخراهم لحظً غيرهم، وهو أبو بكر رضي الله عنه؟!

[ [ [ ] ] إذا كان الصحابة ارتدوا بعد موت النبي صلى الله عليه وسلم - كما تزعمون - فكيف قاتلوا المرتدين من أصحاب مسيلمة وأصحاب طليحة بن خويلد وأصحاب الأسود العنسي، وأصحاب سجاح وغيرهم وأرجعوهم إلى الإسلام؟! فهلا كانوا مناصرين لهم،أو تاركين، ماداموا مثلهم مرتدين - كما تدعون - ؟!

السنن الكونية والشرعيَّة تشهد بـأن أصـحاب لأنبيـاء هـم

أفضل أهل دينهم، فإنَّه لو سئل أهل كل دين عن خير أهل ملتهم لقالوا: أصحاب الرسل.

فلو سئل أهل التوراة عن خير أهل ملتهم لقالوا أصحاب موسى -عليه السلام -، ولو سئل أهل الإنجيل عن خير أهل ملتهم لقالوا: أصحاب عيسى -عليه السلام - وكذلك أصحاب سائر الأنبياء، لأنَّ عهد أصحاب الرسل بالوحي أقرب وأعمق، ومعرفتهم بالنبوة والأنبياء عليهم السلام أقوى وأوثق.

فإذن ما بال نبينا محمد عليه الصلاة والسلام الذي اختصه الله بالرسالة الخالدة الشاملة، والشريعة السمحة الكاملة، والذي وطًا لظهوره الرسل والأنبياء من قبله، وبشّرت به الكتب السهاويّة السابقة، يكفُرُ به في زعمكم أصحابه الذين آمنوا به ونصروه، وعزروه ووقروه؟! فأيٌ معنى أبقيتم لهذه الرسالة المحمديّة، وأيُّ وزن أقمتم لهذه الشريعة الربانية، بعد أن تخلّى عنها في زعمكم خواصٌ أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم، وارتدُّوا على أعقابهم؟! فمن جاء بعدهم أولى بالكفر والارتداد والخسران، ممّن فارقوا لنصرة الرسول الأهل والأوطان، وقاتلوا دونه الآباء والإخوان، وافتتحوا من بعد وفاته الأقطار والبلدان، بالعلم والقرآن والتبيان، ثمّ بالسيف والسنان.

آمم لقد وجدنا النبي صلى الله عليه وسلم لم يعمل بالتقيمة في مواقف عصيبة، والشيعة تدعى - كما سبق - أن هذه التقية تسعة أعشار

الدين! وأن أئمتهم استعملوها كثيرًا. فها بالهم لم يكونوا كجدهم صلى الله عليه وسلم؟!

[90] لقد وجدنا عليًا رضي الله عنه لم يكفر خصومه، حتى الخوارج الذين حاربوه وآذوه وكفروه. فما بال الشيعة لا يقتدون به؟! وهم الذين يكفرون خيرة أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم، بل وزوجاته أمهات المؤمنين؟!

[9] الإجماع عند الشيعة ليس بحجة بذاته، بل بسبب وجود المعصوم - كما يقولون - (١)، وهذا فضول من القول؛ لأنه لا داعي للإجماع إذن.

آبه السيعة أن عليًا يستحق الخلافة بعد الرسول صلى الله عليه وسلم لحديث: «أنت مني بمنزلة هارون من موسى» (٣). ثم نجد أن هارون لم يخلف موسى - عليها السلام -! بل خلفه يوشع بن نون!

انظر: تهذیب الوصول لابن المطهر الحلي، (ص ۷۰)، والمرجعیة الدینیة العلیا لحسین معتوق، (ص ١٦).

<sup>(</sup>٢) انظر للفائدة: رسالة «تكفير الشيعة لعموم المسلمين» للشيخ على العماري، فقد ذكر كثراً من النصوص الصريحة لهم في تكفير غيرهم؛ ومنهم الزيدية.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ومسلم.

لقد جرأ الشيعة أتباعهم على ارتكاب الآثام والموبقات بدعواهم أن (حب على حسنة لا تضر معها معصية)، وهذه دعوى يكذبها القرآن الذي يحذر في معظم آياته من المخالفات والنواهى تحت أي دعوى، ويقرر أنه ﴿لَيْسَ بِأَمَانِيّ كُمْ وَلاّ أَمَانِيّ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجِّزَ بِهِ، وَلا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ ٱللّهِ وَلِيّاً وَلا نَصِيرًا ﴾ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجِّزَ بِهِ، وَلا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ ٱللّهِ وَلِيّاً وَلا نَصِيرًا ﴾ [النساء: ١٢٣].

[90] يعتقد الشيعة عقيدة (البداء)، ثم يدعون أن أثمتهم يعلمون الغيب! فهل الأثمة أعظم من الله؟!ومها حاولوا أن يتأولوا هذه العقيدة التي تنسب الجهل إلى الله – تعالى – ؛ فإن أخبارهم الكثيرة تخالف تأويلاتهم (١).

[97] يحدثنا التاريخ أن الشيعة كانوا مناصرين لأعداء الإسلام من اليهود والنصارى والمشركين في حوادث كثيرة؛ من أبرزها: سقوط بغداد بيد المغول، وسقوط القدس بيد النصارى..، فهل يفعل المسلم الصادق ما فعلوه، ويخالف الآيات الناهية عن اتخاذ اليهود والنصارى أولياء؟! وهل فعل علي أو أحد من أبنائه وأحفاده رضي الله عنهم فعلهم؟!

[٩٧] لقد وجدنا كثيرًا من الشيعة يقعون في الحسن بن عـلي رضي

<sup>(</sup>١) انظرها في اأصول مذهب الشيعة الإمامية) للشيخ القفاري (٢/ ١١٣١-١١٥١).

الله عنهما ويذمونه وذريته، رغم أنه أحد أئمتهم، ومن أهل البيت (١).

من يتأمل الشيعة يجد كثرة الانقسامات في مذهبهم، وكثرة تنازعهم وتكفير بعضهم بعضًا في وقت متقارب، ومن أوضح الأمثلة على ذلك: أن شيخهم أحمد الأحسائي أنشأ فرقة عرفت فيها بعد بالشيخيَّة، ثم جاء تلميذة كاظم الرشتي فأنشأ فرقة الكشفية، ثم أنشأ تلميذه محمد كريم خان فرقة الكريمخانية، وأنشأت تلميذته الأخرى قرة العين فرقة عرفت باسم القرتية، وأنشأ ميرزا علي الشيرازي فرقة البابية، وأنشأ ميرزا حسين على فرقة البهائية.

فانظر كيف نبغت كل هذه الفرق من السيعة في عصر واحد، وفي وقست متقارب، وصدق الله العظيم القائل : ﴿ وَلَا تَنْيَعُوا اللهُ اللهُ بُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴿ وَالانعام: ١٥٣ - ١٦٣].

[99] لقد وجدنا أهل الفتنة البغاة لمَّا حاصروا دار عثمان ابن عفان رضي الله عنه دافع عنه على رضي الله عنه وطرد الناس عنه، وأنفذ إليه ولديه الحسن والحسين وابن أخيه عبدالله بن جعفر (٢) لولا أن عشمان رضي الله عنه عزم على الناس أن يدعوا أسلحتهم ويلزموا بيوتهم.

<sup>(</sup>۱) انظر: «أعيان الشيعة» (۲٦/۱)، وكتاب «سليم بن قيس» (ص٢٨٨)، و«بحار الأنوار» (٢٨/ ٢١٢).

 <sup>(</sup>۲) انظر: شرح نهج البلاغة لا بن أبي الحديد (ج۱۰ ص۵۸۱) طبعة إيران، وتـاريخ
 المسعودي الشيعي (ج۲ ص ٣٤٤) بيروت.

وهذا يدل على بطلان ماتزعمه الشيعة من التباغض والعداوة بينهما. المبينة والسيعة يشاور الله عنه باتفاق السنة والشيعة يشاور عليًا رضي الله عنه في أمور كثيرة (١)، ولو كان ظالمًا \_كها تـدعون \_لما شاور أهل الحق؛ لأن الظالم لا يطلب الحق!

المدائن زمن خلافة عمر (٢)، وأن عمار بن يالله عنه قد تأمر على المدائن زمن خلافة عمر (٢)، وأن عمار بن ياسر قد تأمر على الكوفة (٣)، وهما ممن يدعي الشيعة أنها كانا مناصرين لعلي رضي الله عنه ومن شيعته. فلو كان عمر عندهم مرتدًا أو ظالًا باغيًا على على لما قبلا بذلك، إذ كيف يعينان الظلمة والمرتدين؟! والله يقول ﴿ وَلَا تَرَكُنُوا إِلَى اللَّذِينَ ظَامُوا فَتَمَسَّكُمُ النّارُ ﴾ [مود: ١١٣].

[1۰۲] يزعم الشيعة أن أئمتهم معصومون، وأن مهديهم موجود، يتصل به بعض علماء مذهبهم، قيل إنهم ثلاثون رجلاً، فكيف بعد هذا الزعم يسوغ الاختلاف والخلاف في مذهبهم، الذي لا يكاد يوجد له نظيرٌ في جميع الفرق والطوائف، حتى إنّه يكاد أن يكون لكل مجتهد أو مرجع من علمائهم مذهب خاص به؟! مع أنّهم يدعون وجوب وجود إمام تقوم به الحجة على الناس، وهو المهدي المنتظر، فما بالهم أكثر أهل

<sup>(</sup>١) انظر: نهج البلاغة، (ص ٣٢٥، ٣٤٠)، تحقيق صبحى صالح.

<sup>(</sup>٢) اسير أعلام النبلاء ، للذهبي (١/ ٥٤٧).

<sup>(</sup>٣) السابق (١/ ٤٢٢).

الأرض اختلافًا مع وجود إمامهم وقائمهم واتصالهم به؟!، ثم تقولون إن المجلسي ذكر حديث أن الإمام الغائب لا يُرى ومن ادعى أنه قد رأى الإمام المهدي فقد كذب ثم نقرأ أن علماءكم قد رأو الإمام المهدي مرات كثيرة.

[ الحم الله المسيعة : أنتم تقولون بأنّه لا يصح خلو الزمان من قائم لله بالحجّة وهو الإمام، فإذا كانت التقية عندكم تسعة أعشار الدين، وهي له سائغة، بل مندوبة، بل منقبة وفضيلة، إذ إنه أتقى الناس، فكيف تتمُّ الحجة به على الخلق؟!

المعرفة الأئمة شرط لصحة الإيمان، في المعرفة الأثني عشر؟! وما الجواب إذا كان الميت إماماً؟

وبعض أئمتكم لم يكن يعرف من هو الإمام بعده! فكيف جعلتم ذلك شرطًا للإيمان؟!

أن الإمامة فيهم قال: «فهلا احتججتم عليهم بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم وصى بأن يحسن إلى محسنهم ويتجاوز عن مسيئهم؟ قالوا: وما في هذا من الحجة عليهم؟ قال: لو كانت الإمامة فيهم لم تكن الوصية بهم ((۱)). فيقال للشيعة: وأيضاً فقد أوصى صلى الله عليه

نهج البلاغة، (ص ٩٧).

وسلم بأهل البيت في قوله: «أذكركم الله في أهل بيتي» فلو كانت الإمامة حقاً خاصاً لهم دون غيرهم لم تكن الوصية بهم؟!

[1٠٦] لو قيل لك بأن رجلا قيادياً مؤمناً صالحاً تقياً يتولى أناساً بعضهم مؤمن وبعضهم منافق، وأنه لفضل الله عليه يعرف أهل النفاق بلحن قولهم، ومع هذا قام هذا الرجل بتجنب أهل الصلاح، ثم اختار أهل النفاق وأعطاهم المناصب القيادية وسودهم على الناس في حياته، بل تقرب إليهم وصاهر بعضهم ومات وهو راض عنهم. فيا أنت قائل في هذا الرجل؟!

هذا ما يعتقده الشيعة في رسول الله صلى الله عليه وسلم!

أروى عالم الشيعة الحر العاملي عن أبي جعفر في تفسير قوله تعالى ﴿ وَلا تُمْسِكُوا بِعِصِمِ ٱلْكُوافِرِ ﴾ [المتحنة:١٠] قال: «من كانت عنده امرأة كافرة يعني على غير ملة الإسلام، وهو على ملة الإسلام، فليعرض عليها الإسلام، فإن قبلت فهي امرأته وإلا فهي بريئة منه، فنهي الله أن يستمسك بعصمتها »(١).

فأم المؤمنين عائشة رضي الله عنها لو كانت كما يقول الشيعة كافرة مرتدة والعياذ بالله لكان الواجب تطليقها بكتاب الله. إلا إذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يعلم نفاقها وردتها، وعلم الشيعة ذلك!

 <sup>(</sup>١) وسائل الشيعة (٢٠/ ٢٤٥).

[10.4] ذهبت فرقة «الخطابية» من الشيعة إلى أن الإمام بعد جعفر الصادق هو ابنه إسهاعيل، فرد عليهم علماء الشيعة يأن «إسهاعيل مات قبل أبي عبد الله عليه السلام، والميت لا يكون خليفة الحي..» (١) الخ.

فيقال للشيعة: أنتم تحتجون على ولاية علي بقول صلى الله عليه وسلم: «أنت مني بمنزلة هارون من موسى» ومعلوم أن هارون توفي قبل موسى عليها السلام م، والميت لا يكون خليفة للحي باعترافكم!

[109] يحتج الشيعة على ثبوت الإمامة لأئمتهم الأثني عشر بحديث: «لا يزال الأمر عزيزاً إلى اثني عشر خليفة كلهم من قريش» وفي رواية «لا يزال أمر الناس ماضياً ما وليهم اثنا عشر رجلا» (٢).

فيقال: الحديث برواياته صريح في أن هؤلاء الاثني عشر يكونون «خلفاء» و «أمراء» على الناس، ومعلوم أن أئمة الشيعة لم يتول منهم الخلافة والإمارة سوى على وابنه الحسن. فالحديث في واد والشيعة في واد آخر! ولم تُسمِّ الروايات هؤلاء الخلفاء ولا واحداً منهم...!

الله المسلمة على الشيعة على الله على الله عليه وسلم. فيقال لهم: المرتد إنها بضعة نفر بعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم. فيقال لهم: المرتد إنها

<sup>(</sup>١) كمال الدين وتمام النعمة، (ص١٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ومسلم.

يرتد لشبهة أو شهوة.

ومعلوم أن الشبهات في أوائل الإسلام كانت أقوى، فمن كان إيانهم مثل الجبال في حال ضعف الإسلام، كيف يكون إيانهم بعد ظهور راياته وانتشار أعلامه؟!

وأما الشهوات: فمن خرجوا من ديارهم وأموالهم، وتركوا ما كانوا عليه من عز وشرف حباً لله ولرسوله، طوعاً غير إكراه، كيف يظن بهم أنهم ارتدوا لأجل الشهوات التي تركوها؟! علمًا بأن الارتداد المنسوب إليهم هو في أهم أركان الإيان عند الشيعة ؟ وهو الإمامة .

الله عنهم. ولكننا نجد في كتب الشيعة وايات تدل على هذه العدالة بلاريب! فمن نجد في كتب الشيعة روايات تدل على هذه العدالة بلاريب! فمن ذلك ما رووه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه خطب في حجة الوداع قائلاً: «نضر الله عبداً سمع مقالتي فوعاها، ثم بلغها إلى من لم يسمعها..» (١). فإذا لم يكن الصحابة عدولاً فكيف يأتمن رسول الله صلى الله عليه وسلم أحداً منهم على تبليغ كلامه إلى من لم يسمعه؟!

الله صلى الله عليه وسلم الله الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله الناس؟ الله الختيار الزوجة الصالحة، وإلى مصاهرة الكرام من الناس؟

قال: نعم؛ بلا شك.

قيل له: هل ترتضي لنفسك أن تصاهر ابن زنا؟!

<sup>(</sup>۱) الخصال، (ص ۱٤٩ ـ ١٥٠)، حديث رقم ١٨٢ . . .

قال: معاذ الله!

قيل له: ها أنتم تدعون \_ كذباً \_ أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان ابن زانية اسمها (صهاك) (١)! ويدعي عالمكم نعمة الله الجزائري بكل وقاحة أن عمر كان لا يهدأ إلا بهاء الرجال \_ والعياذ بالله \_(٢)، وتدعون أن ابنته حفصة كانت منافقة خبيثة كأبيها، بل كافرة!

أترى رسول الله يصاهر أبناء الزنا؟!

أو يرتضي لنفسه امرأة فاسدة منافقة؟!

والله إنكم لتفترون على رسول الله وعلى الصحابة وترتضون لهم ما لا ترتضونه لأنفسكم.

التي يدعيها الشيعة، فكيف انتشر الإسلام؟! وكيف سقطت فارس والروم وفتح بيت المقدس؟!

الله الم يقول عالم الشيعة محمد كاشف آل الغطاء عن علي رضي الله عنه: «وحين رأى أن الخليفتين قبله \_ أي أبا بكر وعمر \_ بذلا أقصى الجهد في نشر كلمة التوحيد، وتجهيز الجيوش، وتوسيع الفتوح، ولم يستأثرا ولم يستبدا، بايع وسالم» (٣).

<sup>(</sup>۱) الكشكول للبحران (٣/ ٢١٢)، وكتاب «لقد شيعني الحسين» (ص ١٧٧).

<sup>(</sup>٢) الأنوار النعمانية (١/٦٣).

<sup>(</sup>٣) أصل الشيعة وأصولها، (ص ٤٩).

إذاً فهما: نشرا كلمة التوحيد، وجهزا الجيوش في سبيل الله، وفتحا الفتوح ـ باعتراف أحد كبار علماء الـشيعة ـ، إذاً فلماذا اتهامهما بـأنهما رأسا الكفر والنفاق والردة؟! ما هذا التناقض؟!

الله يستدل الشيعة على ردة الصحابة بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم بحديث: «يرد على رجال أعرفهم ويعرفونني، فيذادون عن الحوض، فأقول: أصحابي، أصحابي!، فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك»(١).

فيقال للشيعة: الحديث عام لم يسمِّ أحداً دون أحد، ولا يستثني عار بن ياسر ولا المقداد بن الأسود ولا أبا ذر ولا سلمان الفارسي عمن لم يرتدوا في نظر الشيعة! بل لا يستثني على ابن أبي طالب نفسه! فلهاذا خصصتموه ببعض دون بعض؟! إن كل من في قلبه غل على أحد من الصحابة يستطيع أن يدعي بأن هذا الحديث يخبر عنه!

المجاب على رضي الله عنه، وهو ممن تعظمهم الشيعة: «أيها الناس، إن الله تبارك وتعالى بعث فيكم رسوله محمداً صلى الله عليه وسلم بشيراً وننذيراً، وأنبزل عليه الكتاب فيه الحلال والحرام والفرائض والسنن، ثم قبضه إليه وقد أدى ما كان عليه، ثم استخلف على الناس أبا بكر فسار بسيرته واستن

ر١) رواه البخاري.

بسنته، واستخلف أبو بكر عمر فاستن بمثل تلك السنّة (١) فهو يثني على أبي بكر وعمر بها هما أهل له، ومع هذا يتعامى الشيعة عن هذا الثناء ولا يذكرونه في مجالسهم وحسينياتهم التي لا تخلو من الطعن في الشيخين! هداهم الله. فلهاذا؟!

الله عنه ملزماً الشيعة بأنه «بايع أبا بكر بعد ستة شهور تأخر فيها عن بيعته (وهذا) لا يخلو ضرره من أحد وجهين: إما أن يكون مصيباً في تأخره، فقد أخطأ إذ بايع. أو يكون مصيباً في بيعته، فقد أخطأ إذ تأخر عنها» (٢)!

أمر الخلافة بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم وهو كما يدعون في أمر الخلافة بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم وهو كما يدعون منصوص عليه عقالوا: لأن النبي صلى الله عليه وسلم أوصاه أن لا يوقع بعده فتنة ولا يسل سيفاً! فيقال لهم: فلهاذا سلّ السيف إذاً على أهل الجمل وصفين؟! وقد مات في تلك المعارك ألوف من المسلمين؟! ومن الأحق بالسيف: أول ظالم أو رابع ظالم أو عاشر ظالم... إلخ..؟! ومن الأحق بالسيف: أول ظالم أو رابع ظالم أو عاشر ظالم... إلخ..؟! المنافقة من المسلمين؟! وقد مات في تلك المعارك الأنبياء والأئمة، حتى قال ومن المجلسي عن الأئمة: «ولا نعرف جهة لعدم المصافهم بالنبوة شيخهم المجلسي عن الأئمة: «ولا يصل إلى عقولنا فرق بين النبوة إلا رعاية خاتم الأنبياء. ولا يصل إلى عقولنا فرق بين النبوة

<sup>(</sup>١) مالك بن الأشتر\_خطبة وآراؤه، (ص٨٩)، و«الفتوح» لابن أعثم، (١/٣٩٦).

<sup>(</sup>٢) الفِّصَل في الملل والأهواء والنِّحَل، (٤/ ٢٣٥).

والإمامة»<sup>(١)</sup>.

والسؤال: ما أهمية عقيدة ختم النبوة إذاً؟! إذا كانت الوظائف والخصائص التي اختص بها الأنبياء دون الناس من عصمة وتبليغ عن الله ومعجزات وغيرها لم تتوقف بوفاة خاتم الأنبياء محمد صلى الله عليه وسلم، بل امتدت من بعده متمثلة باثني عشر رجلاً؟!

المعم السيعة أن وجوب نصب الأئمة يرجع لقاعدة «اللطف» (٢). والعجيب أن إمامهم الثاني عشر اختفى وهو صبي ولم يخرج إلى اليوم! فأي «لطف» لحق المسلمين من جراء نصبه إماماً؟! [ المالي يدعي الشيعة أن أئمتهم معصومون (٣)، وقد ورد بالاتفاق

ا <u>۱۱۱ ا</u> يدعي الشيعة أن المتهم معصومون ، وقد ورد بالا مقاق ما يناقض هذا، فخذ على سبيل المثال:

أ ـ كان الحسن بن علي يخالف أباه علياً في خروجه لمحاربة المطالبين بدم عثمان رضي الله عنهم. فلا شك أن أحدهما مصيب والآخر مخطئ. وكلاهما إمامان معصومان عند الشيعة!

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، (٢٦/ ٢٨).

<sup>(</sup>٢) أي أن الإمامة - عندهم - كالنبوة ، لطف من الله ، فلا بد أن يكون في كل عصر إمام هاد يخلف النبي ، من وظائفه هداية البشر وأرشادهم وتدبير شؤونهم ومصالحهم . الخ. انظر: «الإمامة والنص» للأستاذ فيصل نور ، ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) والعصمة عندهم تعني أن «الإمام معصوم من الذنوب صغيرها وكبيرها ، الايـزل عن الفتيا والا يخطئ في الجواب ، والايسهو والاينسي والايلهو بشيئ من أمر الدنيا » كما في ميزان الحكمة (١/ ١٧٤). وانظر: «عقائد الإمامية» (ص ٥١) ، و «بحار الأنوار» (٥١) - ٣٥٠).

ب - خالف الحسين بن علي أخاه الحسن في قضية الصلح مع معاوية رضي الله عنهم. ولا شك أن أجدهما مصيب والآخر مخطئ. وكلاهما إمامان معصومان عند الشيعة!

ج - بل روت بعض كتب الشيعة عن على قوله: «لا تكفوا عن مقالة بحق، أو مشورة بعدل، فإني لست آمن أن أخطئ (١)

المرمين لفتواهم بجواز الاستعانة بالكفار «للضرورة» في مواجهة الحرمين لفتواهم بجواز الاستعانة بالكفار «للضرورة» في مواجهة البعثين المرتدين. ثم وجدنا شيخهم الشهير ابن المطهر الحلي ينقل في كتابه «منتهى الطلب في تحقيق المذهب» (٢) إجماع الشيعة ما عدا شيخهم الطوسي على جواز الاستعانة «بأهل الذمة على حرب أهل البغى»!! فها هذا التناقض؟!

[۱۲۳] من قواعد الشيعة أن الإمامة تثبت لمن ادعاها من أهل البيت وأظهر خوارق العادة الدالة على صدقه، ثم لم يثبتوا إمامة زيد بن علي مع أنه ادعاها، وبالمقابل أثبتوا الإمامة لمهديهم الغائب الذي لم يدعها ولا أظهر ذلك لغيبته صغيراً \_كما يعتقدون \_.

الله على الله على الله على الله عليه وسلم بني شيبة الله عليه وسلم بني شيبة

<sup>(</sup>۱) «الكاني» (٨/ ٢٥٦)، «بحار الأنوار» (٢٧/ ٣٥٣).

<sup>(</sup>Y) (Y\OAP).

وأعطاهم مفتاح الكعبة وقال: «خذوها يا بني طلحة خالدة مخلدة فيكم إلى يوم القيامة، لا ينزعها منكم إلا ظالم»(١) يقول هذا صلى الله عليه وسلم في شأن أمر لا يخص إلا سدنة الكعبة.

فلهاذا لم يقل مثله في أمر خلافة على، وهو أمرٌ يهم جميع المسلمين ويتوقف عليه مصالح كثيرة؟!

اختلق الشيعة حديثاً يقول: «لعن الله من تخلف عن جيش أسامة» (٢) يهدفون من وراثه إلى لعن عمر - رضي الله عنه \_! وفاتهم أنه يلزمهم أمران:

أ ـ أن يكون علي لم يتخلف، وهذا اعتراف منه بإمامة أبي بكر؛ لأنه رضي أن يكون مأموراً لأمير نَصّبه أبوبكر!

ب أو يقولوا بأنه تخلف عن الجيش، فيلحقه ما كذبوه!

آبرهم الشيعة أن علياً رضي الله عنه عنده نسخة من القرآن مرتبة حسب ترتيب النزول! فيقال: قد تولى على رضي الله عنه الخلافة بعد عثمان رضي الله عنه فلماذا لم يخرج هذا المصحف الكامل السليم؟! حيث أن مصاحفنا اليوم هي من مرويات على – رضي الله عنه – وليست مرتبة حسب النزول.

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير وفي الأوسط (مجمع الزوائد ٣/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المهذب» لابن البراج (١٣/١)، «الإيضاح» لابن شاذان (ص٤٥٤)، «وصول الأخيار» للعاملي (ص٦٨).

[١٢٧] يدعى الشيعة محبة آل البيت وعبرة النبي صلى الله عليه وسلم، ولكننا نجد عندهم ما يناقض هذه المحبة؛ حيث أنكروا نسب بعض العترة؛ كرقية وأم كلثوم ابنتي رسول الله صلى الله عليه وسلم!، وأخرجوا العباس عم رسول الله صلى الله عليه وسلم وجميع أولاده، والزبير ابن صفية عمة رسول الله صلى الله عليه وسلم. وهم لايوالون كثيراً من أولاد فاطمة رضى الله عنها ؛ كزيد بن على، وابنه يحيى، وإبراهيم وجعفر ابنا موسى الكاظم، ويسبون جعفر بن على أخمى إمامهم الحسن العسكري. ويعتقدون أن الحسن بن الحسن «المثنى»، وابنه عبدالله «المحض»، وابنه محمد «النفس الزكية» ارتدوا! وهكذا اعتقدوا في إبراهيم بن عبدالله، وزكريا بن محمد الباقر، ومحمد بن عبد الله بن الحسين بن الحسن، ومحمد ابن القاسم بن الحسين، ويحيى بن عمر.. الخ. فأين ادعاء محبة آل البيت؟! ويشهد لذلك مقولة أحدهم: «إن سائر بني الحسن بن على كانت لهم أفعال شنيعة ولا تحمل على التقية»(١)! بل أعظم من هذا وأدهى:

الأول!! من الشيعة يكفرون جميع أهل البيت في القرن الأول!! حيث جاء في أخبارهم ومصادرهم المعتمدة: أن الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ارتدوا إلا ثلاثة (سلمان وأبو ذر والمقداد،

<sup>(</sup>١) تنقيح المقال (٣/ ١٤٢).

وبعضهم يوصلهم إلى ٧، وليس فيهم واحد من أهل البيت) (١). فقد حكموا على الجميع بالكفر والردة \_ والعياذ بالله\_.

المحد المحسن رضي الله عنه - رغم كثرة أنصاره - بالتنازل عن الخلافة لمعاوية رضي الله عنه بينها قام أخوه الحسين رضي الله عنه - مع قلة أنصاره - بمنازعة يزيد بن معاوية والخروج عليه. وكلاهما - مع قلة أنصاره - بمنازعة يزيد بن معاوية والخروج عليه. وكلاهما أي الحسن والحسين - إمام معصوم عند الشيعة!، فإن كان فعل الحسن حقاً وصواباً بالتنازل مع وجود الأنصار، ففعل الحسين باطل بالخروج دون أنصار. والعكس صحيح! بل إنهم صرّحوا بتكفير بعض أعيان أهل البيت! كالعباس عم الرسول صلى الله عليه وسلم الذي ادعوا أنه نزل فيه قوله تعالى و مَن كان في هَن فهو في الأخرة أعمى فهو في الأخرة أعمى فهو في الأخرة وأنه أعمى وأضلًا سبيلا (١٤) فقد جاء في الكافي ما يتضمن تكفيره وأنه الأمة وترجمان القرآن، فقد جاء في الكافي ما يتضمن تكفيره وأنه جاهل سخيف العقل! (٣) وفي رجال الكشي: «اللهم العن ابني فلان وأعم أبصارهما، كما عميت قلوبها..»! (٤) وعلق على هذا شيخهم وأعم أبصارهما، كما عميت قلوبها..»!

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب سليم بن قيس العامري، (ص٩٢). وكتاب الروضة من الكافي (٨/ ٢٤٥). و «حياة القلوب» للمجلسي ـ فارسي ـ (٢/ ٦٤٠).

<sup>(</sup>۲) (م. ۳۵).(ص. ۵۳).

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي، (١/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>٤) رجال الكثبي، (ص٥٣)، «معجم رجال الحديث» للخوئي، (١٢/ ٨١).

حسن المصطفوي فقال: «هما عبد الله بن عباس وعبيد الله بن عباس الله بن عباس»(۱).

بل بنات النبي صلى الله عليه وسلم \_غير فاطمة \_شملهن حقد الشيعة، بل نفى بعضهم أن يكن بنات للنبي صلى الله عليه وسلم! (٢) فأين محبة أهل البيت المزعومة؟!

الله عنه زمن خلافة أبي بكر رضي الله عنه زمن خلافة أبي بكر رضي الله عنه في حرب المرتدين، وأخذ جارية من سبي (بني حنيفة)، أنجبت له فيما بعد ولده المسمى (محمد بن الحنفية). ويلزم من هذا أن علياً لايرى بطلان خلافة أبي بكر وإلا فها بني على باطل فهو باطل.

الآل تتضارب الأقوال المنقولة عن جعفر الصادق في مسائل عديدة؛ فلا تكاد تجد مسألة فقهيه مثلاً وإلا وله فيها قولان أو أكثر متناقضة. فمثلاً: البئر التي وقعت فيها نجاسة، قال مرة: هي بحر لا ينجسه شيء، وقال مرة: إنها تنزح كلها، وقال مرة: ينزح منها ٧ دلاء أو ٦. ولما سئل أحد علياء الشيعة عن كيفية المخرج في مثل هذا التناقض والتضارب قال: يجتهد المجتهد بين هذه الأقوال ويرجح واحداً أما الأقوال الأخرى فيحملها على أنها «تقية»! فقيل له: ولو

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، للكشي.

<sup>(</sup>٢) كشف الغطاء، لجعفر النجفي، (ص ٥)، وداثرة المعارف الشيعية لمحسن الأمين، (٢) / ٢٧).

اجتهد مجتهد آخر ورجح قولاً غير الذي رجحه المجتهد الأول فهاذا يقول في الأقوال الأخرى؟ قال: نفس الشيء يقول بأنها تقية! فقيل له: إذا ضاع مذهب جعفر الصادق!! لأنه ما من مسألة تنسب له إلا ويحتمل أن تكون تقية؛ إذ لا علاقة تميز بين ما هو للتقية وما هو لغيره! [ الكتب المعتمدة عند الشيعة في الحديث هي: «الوسائل» للحر العاملي المتوفى سنة ١١٠٤هـ و «البحار» للمجلسي المتوفى سنة ١٢٠٠هـ و «مستدرك الوسائل» للطبرسي المتوفى سنة ١٣٠٠هـ فجميعها متأخرة! فإن كانوا قد جمعوا تلك الأحاديث عن طريق السند والرواية فكيف يثق عاقل برواية لم تسجل طيلة أحد عشر قرناً أو ثلاثة عشر قرناً؟!

[۱۳۳] هناك مجموعة كبيرة من الروايات والأحاديث التي في كتب الشيعة عن آل البيت توافق ما عند أهل السنة؛ سواء في العقيدة وإنكار البدع أو غير ذلك، ولكن الشيعة يصرفونها عن ظاهرها لأنها لا توافق أهواءهم بدعوى أنها من التقية!

المعتمدة عند الشيعة \_ مدح علي رضي الله عنه لأبي بكر وعمر رضي الله عنه الأبي بكر وعمر رضي الله عنها؛ كقوله عن أبي بكر «ذهب نقي الشوب قليل العيب، أصاب خيرها وسبق شرها، أدى إلى الله طاعته، واتقاه بحقه» (1). فيحتار

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، (ص ٣٥٠)، تحقيق: صبحي الصالح.

الشيعة بمثل هذا المدح الذي يخالف عقيدتهم في الطعن بالصحابة؛ فيحملونه على «التقية»!! وأن علياً إنها قال مثل هذا من أجل استصلاح من يعتقد صحة خلافة الشيخين واستجلاب قلوبهم، أي أنه أراد خداع الصحابة! فيلزمهم أن علياً كان منافقاً جباناً يظهر ما لا يبطن، وهذا يخالف ما يروونه عنه من الشجاعة وقول الحق.. الخ.

المحمد المحمد المحدوم على الشيعة عصمة أثمتهم - كما هو معلوم -، وهذا أحرجهم كثيراً أمام الروايات العديدة التي فيها أن الأثمة كغيرهم من البشر يجوز عليهم صدور السهو والخطأ..، حتى أقر عالم الشيعة المجلسي بأن: «المسألة في غاية الإشكال؛ لدلالة كثير من الأخبار والآيات على صدور السهو عنهم..»(١).

المجال القد مات إمام الشيعة الحادي عشر: الحسن العسكري ولم يخلف ولداً، ولكي لا تسقط دعائم المذهب الإمامي زعم رجل اسمه «عثمان بن سعيد» أن للعسكري ولداً اختفى وعمره أربع سنوات، وأنه وكيله.

فعجباً للشيعة! تزعم أنها لا تقبل إلا قول المعصوم، وها هي تقبل في أهم عقائدها دعوى رجل واحد غير معصوم!!

الم الشيعة مروان بن الحكم ويعلقون به كل شنيعة، ثم يتناقضون فيروون في كتبهم: أن الحسن والحسين رضي الله عنهما كانـــا

بحار الأنوار، (۲۵/ ۲۵۱).

يصليان خلفه! (١<sup>)</sup>.

والعجيب أن معاوية بن مروان هذا قد تزوج رملة ابنة على رضي الله عنه!! كها ذكر ذلك النسابون (٢). وكذلك زينب بنت الحسن «المثنى» كانت متزوجة من حفيد مروان: الوليد ابن عبد الملك (٣). وكذلك تزوج الوليد: نفيسة بنت زيد بن الحسن بن علي (٤).

آلاً يدعي الشيعة - في قصصهم الكثيرة عن مهديهم الغائب - أنه لما ولد «نزلت عليه طيور من السماء تمسح أجنحتها على رأسه ووجهه وسائر جسده ثم تطير! فلما قيل لأبيه ضحك وقال: تلك ملائكة السماء نزلت للتبرك بهذا المولود، وهي أنصاره إذا خرج» (٥)! والسؤال: مادامت الملائكة أنصاره؛ فلماذا الخوف والدخول في السرداب؟!

[ <u>۱۳۹</u>] وضع الشيعة عدة شروط للإمام: منها أن يكون أكبر أبناء أبيه، وأن لا يغسله إلا الإمام، وأن درع الرسول صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>۱) بحار الأنوار، (۱۰/۱۳۹). النوادر للراوندي (ص١٦٣).

<sup>(</sup>۲) نسب قريش لمصعب الزبيري، (ص ٤٥). وجمهرة أنساب العرب لابن حزم، (ص ۸۷).

<sup>(</sup>٣) نسب قريش، (ص ٥٢)، وجمهرة أنساب العرب، (ص ١٠٨).

<sup>(</sup>٤) عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب، لابن عنبة الشيعي، (ص ١١١)، وطبقات ابن سعد، (٥/ ٣٤).

<sup>(</sup>٥) روضة الواعظين، (ص ٢٦٠).

يستوي عليه، وأن يكون أعلم الناس، وأن لا تصيبه جنابة ولا يحتلم، وأنه يعلم الغيب!...الخ

ولكنهم وقعوا في حرج - فيها بعد - بهذه الشروط!! لأننا وجدنا أن بعض الأئمة لم يكن أكبر إخوته؛ كموسى الكاظم والحسن العسكري، وبعضهم لم يغسله إمام، كعلي الرضا الذي لم يغسله ابنه محمد الجواد حيث لم يكن يتجاوز الثامنة من عمره آنذاك، وكذلك موسى الكاظم لم يغسله ابنه علي الرضا لغيابه عنه آنذاك، بل الحسين بن علي لم يغسله ابنه علي زين العابدين لملازمته الفراش ولحيلولة عساكر ابن زياد دون ذلك.

وبعضهم لا يستوي عليه درع رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ مثل محمد الجواد الذي لم يتجاوز الثامنة عند وفاة أبيه، وكذلك ابنه على بن محمد مات عنه وهو صغير.

وبعضهم لم يكن أعلم الناس؛ كمن كان صبياً، وبعضهم جاء النص في أخبار الشيعة ـ بأنه يحتلم وتصيبه الجنابة؛ كعلي وابنيه الحسن والحسين رضي الله عنهم، حيث رووا أن الرسول صلى الله عليه وسلم قال: «لا يحل لأحد أن يجنب في هذا المسجد إلا أنا وعلي وفاطمة والحسن والحسين» (١).

وأما علم الغيب فهذا كذبة ردها الله تعالى في كتابه .

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا، (٢/ ٦٠).

النه عليه. ولو كان الأمر كذلك ما وجدنا كثرة الاختلافات بين فرقهم في أمر الإمامة، فكل فرقة تدعي «النص» في إمامها! في الذي يجعل هذه الفرقة أولى من تلك؟! فالكيسانية مثلاً تدعي أن الإمام بعد على رضي الله عنه هو ابنه «محمد بن الحنفية»، وهكذا.

الله عنها ويتهمونها به المهري الله عنها ويتهمونها به المهمه به أهل الإفك والعياذ بالله كها سبق ، فيقال لهم: إذا كان الأمر كها تفترون؛ فلهاذا لم يُقم رسول الله صلى الله عليه وسلم عليها الحد وهو القائل «والله لو سرقت فاطمة بنت محمد لقطعت يدها» (١)؟! ولماذا لم يقم علي عليها الحد، وهو الذي لا يخاف في الله لومة لائم؟! ولماذا لم يقم عليها الحد الحسن لما تولى؟!

[187] يعتقد الشيعة أن العلم مخزون عند أئمتهم، وأنهم ورثوا كتباً وعلماً لم يرثه غيرهم؛ فعندهم: «صحيفة الجامعة» و«كتاب علي» و« العبيطة» و «ديوان الشيعة» و «الجفر»، وهذه الصحف الوهمية فيها كل ما يحتاجه الناس. في هي الفائدة الحقيقية لهذه الكتب المختفية منذ غيبة المهدى ؟!

ويقال أيضاً: أين هذه «المصادر» اليوم؟ وماذا ينتظر «منتظرهم» حتى يخرج بها إلى الناس؟ وهل الناس بحاجة إليها في دينهم؟ فإن

<sup>.(</sup>۱) رواه البخاري

كانوا بحاجة؛ فلهاذا تبقى الأمة منذ اختفاء الإمام المزعوم منذ أكثر من ١١ قرناً بعيدة عن مصدر هدايتها؟ وما ذنب كل هذه الأجيال لتحرم من هذه الكنوز؟ وإن لم تكن الأمة في حاجة إليها؛ فلهاذا كل هذه الدعاوى؟ ولماذا يُصْرَف الشيعة عن مصدر هدايتهم الحقيقي، وهو كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم؟!

يذكر الشيعة في كتبهم أن مسير الحسين إلى أهل الكوفة ثم خذلانهم له وقتله كان سبباً في ردة الناس إلا ثلاثة. إذاً لـو كـان يعلـم المستقبل ـ كما يزعمون ـ لما سار إليهم.

تدعي الشيعة أن سبب اختفاء إمامهم الثاني عشر هو خوف القتل. فيقال: ولماذا لم يُقتل من قبله من الأئمة؟! وهم يعيشون في دولة الخلافة، وهم كبار، فكيف يُقتل وهو طفل صغير؟!

"180 يدعي الشيعة أنهم يعتمدون في الأحاديث «على ما صحمن طريق أهل البيب» (١). وهذا فيه تمويه وخداع؛ لأنهم يعدون الواحد من أئمتهم الاثني عشر كالرسول صلى الله عليه وسلم لا ينطق عن الهوى، وقوله كقول الله ورسوله، ولذلك يندر وجود أقوال الرسول في مدوناتهم؛ لأنهم اكتفوا بها جاء عن أئمتهم. أيضاً: ليس بصحيح أنهم يعتمدون على ما جاء عن طريق أهل البيت (كلهم)؛ إنها عن طريق أئمتهم فقط، فهم لا يعتدون بذرية «الحسن» مثلاً.

<sup>(</sup>١) أصل الشيعة وأصولها؛ لمحمد حسين آل كاشف الغطا، (ص ٨٣).

[187] ويقال أيضاً: أنتم تعتدون بها جاء عن طريق «أئمتكم من أهل البيت» كها تزعمون، ومعلوم أنه لم يدرك أحدهم الرسول صلى الله عليه وسلم وهو مميز سوى علي بن أبي طالب رضي الله عنه، فهل سيتمكن من نقل كل سنة الرسول صلى الله عليه وسلم للأجيال من بعده؟! كيف ذلك: وقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يستخلفه في بعض الأحيان أو يبعثه باعترافكم \_؟! فهو لم يكن مرافقاً للرسول صلى الله عليه وسلم طوال وقته.

أيضاً: كيف سيستطيع على رضي الله عنه نقل أحوال رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيته، التي اختص بنقلها أزواجه؟!

إذاً فعلي لوحده لن يستطيع نقل جميع سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم إليكم!

العلم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من غير طريق على رضي الله عنه، وعامة من بلغ عنه صلى الله عليه وسلم من غير أهل بيته! فقد عنه، وعامة من بلغ عنه صلى الله عليه وسلم من غير أهل بيته! فقد بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم أسعد ابن زرارة إلى المدينة يدعو الناس إلى الإسلام، ويعلم الأنصار القرآن، ويفقههم في الدين، وبعث العلاء بن الحضرمي إلى البحرين في مشل ذلك، وبعث معاذاً وأبا موسى إلى اليمن، وبعث عتاب بن أسيد إلى مكة. فأين دعوى الشيعة أنه لا يبلغ عنه صلى الله عليه وسلم إلا على أو رجل من أهل بيته؟!

والحرام ومناسك الحج إلا عن طريق أبي جعفر الباقر. وهذا يعني أنه والحرام ومناسك الحج إلا عن طريق أبي جعفر الباقر. وهذا يعني أنه لم يبلغهم عن علي شيء في هذا! تقول كتب الشيعة: «كانت الشيعة قبل أن يكون أبو جعفر وهم لا يعرفون مناسك حجهم وحلالهم وحرامهم، حتى كان أبو جعفر ففتح لهم وبين لهم مناسك حجهم وحلالهم وحرامهم، حتى صار الناس يحتاجون إليه من بعد ما كانوا يحتاجون إلى الناس» (۱). فكيف كان الشيعة يتعبدون الله قبل الباقر ؟! عتاجون إلى الناس» (۱) فكيف كان الشيعة يتعبدون الله قبل الباقر ؟! أيتناقض الشيعة فيحكمون لمن زعم أنه رأى مهديهم المنتظر بأنه عدل وصادق. يقول المقاني شيخهم: «تشرف الرجل برؤية الحجة عجل الله فرجه وجعلنا من كل مكروه فداه! بعد غيبته، الحجة عجل الله فرجه وجعلنا من كل مكروه فداه! بعد غيبته، فنستشهد بذلك على كونه في مرتبة أعلى من مرتبة العدالة ضرورة» (۱).

فيقال: ولماذا لا تجرون هذا الحكم على من رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم؟! وهو أعظمُ وأولى من حجتكم؟!

[100] يتناقض الشيعة فيردون رواية من أنكر إمام من أئمتهم، فردوا روايات الصحابة لأجل هذا، ثم نجدهم لا يفعلون ذلك مع من أنكر بعض أئمتهم من أسلافهم الشيعة! فقد أكد شيخهم الحر

<sup>(</sup>۱) أصول الكافي، (۲/۲۰)، تفسير العياشي، (۱/۲۵۲ ـ۲۵۳)، البرهان، (۱/ ۳۸۲)، رجال الكشي، (ص٤٢٥).

<sup>(</sup>٢) تنقيح المقال، (١/ ٢١١).

العاملي على أن الإمامية عملت بأخبار «الفطحية» (١) وأخبار «الواقفية» (٢) وأخبار «الناووسية» (٣)، وكل هذه الطوائف الثلاث تنكر بعض أئمة الشيعة الاثني عشرية، ومع ذلك يعدون جملة من رجالها ثقات (٤). ولا يفعلون هذا مع صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم! [10] يعتقد فريق كبير من علهاء الشيعة بأن كتابهم «الكافي» للكيلني فيه الصحيح والضعيف والموضوع، ومن المقرر بين الشيعة أن هذا الكتاب قد عرض على مهديهم الغائب كها يزعمون فقال بأنه هذا الكتاب قد عرض على مهديهم الغائب كها يزعمون فقال بأنه الموضوعات؟!

مصباح الفقيه: «إن المدار المناح الفقيه: «إن المدار على حجية الإجماع على ما استقر عليه رأي المتأخرين ليس على اتفاق الكل، بل ولا على اتفاقهم في عصر واحد، بل على استكشاف رأي

<sup>(</sup>١) أتباع عبدالله «الأفطح» ابن جعفر الصادق.

<sup>(</sup>٢) هم الذين وقفوا على موسى بن جعفر فلم يقولوا بإمامة من بعده.

<sup>(</sup>٣) أتباع رجل يقال له ناووس أو ابن الناووس. يقولون بأن جعفر بن محمد لم يمت، وهو المهدي.

<sup>(</sup>٤) انظر على سبيل المشال: رجال الكشي، (الصفحات: ٥٦٥، ٥٦٥، ٥٧٠، ٢١٢، ٥٧٠، ٥٦٥).

<sup>(</sup>٥) مقدمة الكافي، لحسين علي، (ص٢٥)، روضات الجنات للخوانساري، (٦/ ١٠٩). الشيعة لمحمد صادق الصدر، (ص ١٢٢).

المعموم بطريق الحدس..» (١) فهم يعرفون رأي غائبهم المؤيد للإجماع بالحدس المُعرّض للخطأ ، بينها الإجماع الثابت بالحس يتركونه ! فانظر لهذا التناقض!

[107] يعترف الشيعة بأن أحد أبرز علمائهم وهو ابن بابويه القمي صاحب «من لا يحضره الفقيه» أحد الكتب الأربعة التي عليها العمل عندهم، يعترفون بأنه «يدعي الإجماع في مسألة ويدعي إجماعاً آخر على خلافها» (٢) حتى قال أحد علمائهم «ومن هذه طريقته في دعوى الإجماع كيف يتم الاعتباد عليه والوثوق بنقله» (٣).

القولين يُعرف قائله والآخر لا يُعرف قائله، فالصواب عندهم هو القولين يُعرف قائله والآخر لا يُعرف قائله، فالصواب عندهم هو القول الذي لا يُعرف قائله! لأنهم يزعمون أنه قد يكون قول الإمام المعصوم! حتى انتقدهم شيخهم الحر العاملي وتعجب قائلاً: «وقولهم باشتراط دخول مجهول النسب فيهم أعجب وأغرب، وأي دليل عليه؟ وكيف يحصل مع ذلك العلم بكونه هو المعصوم أو الظن مها (٤).

[ 100 ] يقول شيخ الشيعة المجلسي: «إن استقبال القبر أمر لازم

<sup>(</sup>١) مصباح الفقيه، (ص ٤٣٦)، الاجتهاد والتقليد، (ص ١٧).

<sup>(</sup>٢) جامع المقال فيها يتعلق بأحوال الحديث والرجال، الطزيحي، (ص ١٥).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) عن: مقتبس الأثر، (٣/٣).

وإن لم يكن موافقاً للقبلة »(١) وذلك عند أداء ركعتي زيارة أضرحتهم!!

والعجيب أن النهي عن اتخاذ القبور مساجد وقبلة قد ورد في كتبهم عن أئمتهم من آل البيت، ولكنهم يحملون ذلك على التقية \_ كعادتهم في كل ما لا يوافق أهواءهم \_!

[107] يردد الشيعة كثيراً حديث «الغدير» وقوله صلى الله عليه وسلم فيه «أذكركم الله في أهل بيتي» وينسون أنهم أول من خالف هذه الوصية النبوية؛ حيث عادَوْ اجهوراً كبيراً من أهل البيت!

[107] يقال للشيعة: لو كتم الصحابة مسألة النص على على رضي الله عنه لكتموا فضائله ومناقبه فلم ينقلوا منها شيئاً، وهذا خلاف الواقع، فعلم أنه لو كان شيء من ذلك لنُقل؛ لأن النص على الخلافة واقعة عظيمة، والوقائع العظيمة يجب اشتهارها جداً، فلو حصلت هذه الشهرة لعلمها المخالف والموافق.

المعمل المنتظرة أن الحسن العسكري والد إمامهم المنتظر قد أمر بحجب خبر «المنتظر» إلا عن الثقات، ثم يتناقضون فيزعمون أن من لم يعرف الإمام فإنها يعرف ويعبد غير الله! وإن مات على هذه الحال مات ميتة كفر ونفاق (٢)! ثم لماذا هذا التعنت من والده ووضع

بحار الأنوار، (۱۰۱/ ۳٦۹).

<sup>(</sup>٢) أصول الكافى، (١/ ١٨١ ـ ١٨٤).

## الآصار على الشيعة ؟!

[109] يقال للشيعة الذين يزعمون أن الله قد أمد في عمر «مهديهم المنتظر» مئات السنين، لحاجة الخلق بل والكون كله إليه!: لو كان الله يمد في أجل أحد من بني آدم لحاجة الخلق إليه لمد في أجل رسول الله صلى الله عليه وسلم.

الم يقبل الشيعة قول جعفر أخي الحسن العسكري والد «إمامهم الغائب» في أن أخاه الحسن لم يخلف ولداً؛ لأنه -كما يقولون-غير معصوم (١)، ثم يقبلون دعوى عثمان بن سعيد في إثبتات الوليد للحسن، وهو غير معصوم - أيضاً -! فما هذا التناقض؟!

المقدمة من عقائد الشيعة المشهورة: عقيدة «الطينة»، حكما سبق في المقدمة من وملخصها أن الله عز وجل قد خلق الشيعة من طينة خاصة وخلق السنة من طينة خاصة! وجرى المزج بين الطينتين بوجه معين؛ فما في الشيعي من معاص وجرائم هو من تأثره بطينة السني! وما في السني من صلاح وأمانة هو بسبب تأثره بطينة الشيعي!، فإذا كان يوم القيامة جمعت موبقات وسيئات الشيعة ووضعت على السنة! وجمعت حسنات السنة وأعطيت للشيعة!

وفات السيعة أن هذه العقيدة المخترعة تناقض مذهبهم في القضاء والقدر وأفعال العباد؛ لأن مقتضي هذه العقيدة أن يكون العبد

<sup>(</sup>١) انظر: الغيبة، (ص١٠٦-١٠٧).

مجبوراً على فعله وليس له اختيار؛ إذ أفعاله بمقتضى «الطينة»، مع أن مذهبهم أن العبد يخلق فعله كما هو مذهب المعتزلة!

[177] يذكر علماء الشيعة الاثني عشرية كثيراً حب الأنصار لعلي بن أبي طالب وأنهم كانوا كثرة في جنده في موقعة صفين. فيقال لهم: إذا كان الأمر كذلك فلماذا لم يسلموا الخلافة إليه وسلموها لأبي بكر؟! لن تجد إجابة مقنعة تسلّ بها نفسك.

إن نظرة الأنصار ومن قبلهم المهاجرين أبعد وأصوب منا جميعاً، لقد كانت هذه الفئة المؤمنة تُفرّق بين الخلافة وبين الارتباط العاطفي مع قرابة النبي صلى الله عليه وسلم.

ولذا رأينا الكتب الشيعية التي تمتدح هـؤلاء الأنـصار ووقـوفهم جنباً إلى جنب مع علي في موقعة صفين هي الكتب نفسها التي تنعـتهم بالردة والانقلاب على الأعقاب في حادثة السقيفة!

ميزان عجيب يُكال به أصحاب رسول الله: إن كانوا مع علي في أمر من الأمور صاروا خير الناس، وإن كان موقفهم مع من خالف علياً أو قُل في غير الاتجاه الذي أراده علي صاروا أهل ردة ومصلحة ونفاق!

فْإن قالوا حكمنا عليهم بالردة والانقلاب على أعقابهم لأنهم أنكروا النص على على بن أبي طالب، قيل لهؤلاء المستنكرين: أو ليس الشيعة الاثني عشرية يذكرون أن حديث الغدير متواتر وأن مئات من الصحابة قد رووه؟ فأين الإنكار؟

عندما أقول بلساني إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لعلي (من كنت مولاه فعلي مولاه) فأين إنكاري للنص؟!

فإن قيل: أنكروا المعنى، قيل لهؤلاء: ومن ذا الذي قال بأن ما ذهبتم إليه في تفسير الحديث هو الحق؟! هل أنتم أفهم وأعقل من صحابة رسول الله الذين عاشوا تلك اللحظات وسمعوا الحديث بآذانهم؟! أم أنكم أفهم بالعربية منهم حتى صرتم تعقلون من الحديث ما لم يعقلوه هم (١)؟!

التحريف والتبديل فيه، على رأسه النوري الطبرسي - مؤلف كتاب الله مدعياً وقوع التحريف والتبديل فيه، على رأسه النوري الطبرسي - مؤلف كتاب المستدرك أحد الأصول الحديثية الثانية لدى الشيعة الاثني عشرية والذي ألف كتاباً باسم (فصل الخطاب في إثبات تحريف كتاب رب الأرباب) يقول فيه عن القرآن وعن وقوع التحريف فيه ما نصه: (ومن الأدلة على تحريفه فصاحته في بعض الفقرات البالغة حد الإعجاز وسخافة بعضها الآخر) (٢)!

وسيد عدنان البحراني القائل: (الأخبار التي لا تحصى كثرة وقد تجاوزت حد التواتر ولا في نقلها كثير فائدة بعد شيوع القول

<sup>(</sup>١) ثم أبصرت الحقيقة، محمد سالم الخضر، (ص ٢٩١\_٢٩٢).

<sup>(</sup>٢) فصل الخطاب في إثبات تحريف كتاب رب الأرباب ص ٢١١.

بالتحريف والتغيير بين الفريقين، وكونه من المسلمات عند الصحابة والتابعين بل وإجماع الفرقة المحقة وكونه من ضروريات مذهبهم وبه تضافرت أخبارهم)(١).

ويوسف البحراني القائل: (لا يخفى ما في هذه الأخبار من الدلالة الصريحة والمقالة الفصيحة على ما اخترناه ووضوح ما قلنا، ولو تطرق الطعن إلى هذه الأخبار على كثرتها وانتشارها لأمكن الطعن إلى أخبار الشريعة كلها، كما لا يخفى؛ إذ الأصول واحدة وكذا الطرق والرواة والمشايخ والنقلة، ولعمري إن القول بعدم التغيير والتبديل لا يخرج من حسن الظن بأئمة الجور وأنهم لم يخونوا في الإمامة الكبرى مع ظهور خيانتهم في الأمانة الأخرى التي هي أشد ضرراً على الدين) (٢).

طعن هذا الفريق بالقرآن بكل وضوح قائلاً بوقوع التحريف فيه! وفريق آخر (وهم صحابة رسول الله) خطيئته التي لا يغفرها له الشيعة الاثنا عشرية هي أنه سلّم الخلافة لأبي بكر بدلاً من على!

الفريق الأول الذي طعن في كتاب الله يعتذر له علماء الشيعة الاثني عشرية وغاية ما يقولون فيه كلمة (أخطأوا)، (اجتهدوا وتأولوا ولا نوافقهم على ما ذهبوا إليه)، وليت شعري متى صارت مسألة

<sup>(</sup>١) مشارق الشموس الدرية ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) الدرر النجفية ليوسف البحراني؛ مؤسسة آل البيت لإحياء التراث (ص٢٩٨).

حفظ كتاب الله أو تحريفه مناطاً للاجتهاد؟! وأي اجتهاد في قـول هـذا المجرم إن (في القرآن آيات سخيفة)! والله إنها لطامة كبرى.

ولنأخذ مثالاً على نظرة علماء الشيعة الاثني عشرية إلى القائلين بالتحريف:

السيد على الميلاني - من كبار علماء الشيعة الاثني عشرية اليوم - يقول في كتابه (عدم تحريف القرآن ص ٣٤) مدافعاً عن (الميرزا نوري الطبرسي): (الميرزا نوري من كبار المحدثين، إننا نحترم الميرزا النوري، الميرزا نوري رجل من كبار علمائنا، ولا نتمكن من الاعتداء عليه بأقل شيء، ولا يجوز، وهذا حرام، إنه محدّث كبير من علمائنا)!! فتأمل هذا التناقض.

المعلى الله عز وجل: ﴿ الْعَرَافَ مَنَ أَنْزِلَ إِلَيْكُم مِن رَبِّكُو وَلَا تَنْبِعُوا مِن دُونِهِ الله عز وجل: ﴿ الْاعراف: ٣] فهذا نص في إبطال اتباع أحد دون رسول الله صلى الله عليه وسلم وإنها الحاجة إلى فرض الإمامة لينفذ الإمام عهود الله تعالى الواردة إلينا على من عبد فقط، لا لأن يأتي الناس بها لا يشاؤنه في معرفته من الدين الذي أتاهم به رسول الله صلى الله عليه وسلم، ووجدنا علياً رضي الله عنه إذ دعي إلى التحاكم إلى القرآن أجاب، وأخبر بأن التحاكم إلى القرآن حق. فإن كان علي أصاب في ذلك فهو قولنا، وإن كان أجاب إلى الباطل فهذه غير صفته أصاب في ذلك فهو قولنا، وإن كان أجاب إلى الباطل فهذه غير صفته

<sup>(</sup>١) ثم أبصرت الحقيقة، (ص٢٩٤).

رضي الله عنه، ولو كان التحاكم إلى القرآن لا يجوز بحضرة الإمام لقال على حينئذ: كيف تطلبون تحكيم القرآن، وأنا الإمام المبلغ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم؟

فإن قالوا: إذ مات رسول الله صلى الله عليه وسلم فلابد من إمام يبلغ الدين.

قلنا: هذا باطل ودعوى بلا برهان، وقول لا دليل على صحته، وإنها الذي يحتاج إليه أهل الأرض من رسول الله صلى الله عليه وسلم بيانه وتبليغه فقط، سواء في ذلك من كان بحضرته، ومن غاب عنه، ومن جاء بعده؛ إذ ليس في شخصه صلى الله عليه وسلم إذا لم يتكلم بيان عن شيء من الدين فالمراد منه عليه السلام كلام باق أبداً مبلغ إلى كل من في الأرض،

وأيضاً، فلو كان ما قالوا من الحاجة إلى إمام موجود إلى الأبد لكان منتقضاً ذلك عليهم بمن كان غائباً عن حضرة الإمام في أقطار الأرض، إذ لا سبيل إلى أن يشاهد الإمام جميع أهل الأرض الذين في المشرق والمغرب من فقير وضعيف وامرأة ومريض ومشغول بمعاشه الذي يضيع إن أغفله، فلابد من التبليغ.

فَإِذَ لابد من التبليغ عن الإمام، فالتبليغ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أولى بالاتباع من التبليغ عمن هو دونه، وهذا ما لا انفكاك

لهم منه <sup>(۱)</sup>.

تذم وتلعن مجموعة من الكذابين الذين قام الدين الشيعي على تذم وتلعن مجموعة من الكذابين الذين قام الدين الشيعي على رواياتهم، تذمهم بأعيانهم، فلم يقبل شيوخ الشيعة الذم الوارد فيهم (لأنهم لو قبلوا ذلك لأصبحوا من أهل السنة وتخلوا عن شذوذهم) وقد فزعوا إلى التقية لمواجهة هذا الذم، وهذا ليس له تفسير إلا رد قول الإمام من وجه خفي، وإذا كان منكر نص الإمام كافراً في المذهب الشيعي فهم خرجوا بهذا عن الدين رأساً!

وقد اعترف محمد رضا المظفر وهو من شيوخهم وآياتهم المعاصرين اعترف بأن جل رواتهم قد ورد فيهم الذم من الأئمة ونقلت ذلك كتب الشيعة نفسها، قال وهو يتحدث عها جاء في هشام بن سالم الجواليقي من ذم قال: «وجاءت فيه مطاعن، كها جاءت في غيره من أجلة أنصار أهل البيت وأصحابهم الثقات والجواب عنها عامة مفهوم» (٢) (أي العلة المعروفة السائرة عندهم وهي التقية) ثم قال: «وكيف يصح في أمثال هؤلاء الأعاظم قدح؟ وهل قام دين الحق وظهر أمر أهل البيت إلا بصوارم حججهم» (٣).

<sup>(</sup>١) الفصل في الملل والأهواء والنِحَل، (٤/ ١٥٩\_١٦٠).

<sup>(</sup>٢) الإمام الصادق لمحمد الحسين المظفر، (ص ١٧٨).

<sup>(</sup>٣) نفس الموضع من المصدر السابق.

لاحظ ماذا يصنع التعصب بأهله: فهم يدافعون عن هؤلاء الذين جاء ذمهم عن أئمة أهل البيت، ويردون النصوص المروية عن علماء أهل البيت في الطعن فيهم والتحذير منهم، التي تنقلها كتب الشيعة نفسها، فكأنهم بهذا يُكذبون أهل البيت، بل يصدقون ما يقوله هؤلاء الأفاكون؛ حيث زعموا أن ذم الأئمة لهم جاء على سبيل التقية، فهم لا يتبعون أهل البيت في أقوالهم التي تتفق مع نقل الأمة، بل يقتفون أثر أعدائهم ويأخذون بأقوالهم، ويفزعون إلى التقية في رد أقوال الأئمة.

أبا بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم كان لهم بالنبي صلى الله عليه أبا بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم كان لهم بالنبي صلى الله عليه وسلم اختصاص عظيم وكانوا من أعظم الناس صحبة له وقرباً إليه، وقد صاهرهم كلهم، وكان يحبهم ويثني عليهم، وحينتذ فإما أن يكونوا على الاستقامة ظاهراً وباطناً في حياته وبعد موته، وإما أن يكونوا بخلاف ذلك في حياته أو بعد موته، فإن كانوا على غير يكونوا بخلاف ذلك في حياته أو بعد موته، فإن كانوا على غير الاستقامة مع هذا القرب فأحد الأمرين لازم: إما عدم علمه بأحوالهم، أو مداهنته لهم، وأيها كان فهو من أعظم القدح في الرسول صلى الله عليه وسلم كما قيل:

فْإِن كنت لا تدري فتلك مصيبة

وإن كنت تدري فالمصيبة أعظم

وإن كانوا انحرفوا بعد الاستقامة فهذا خذلان من الله للرسول في

خواص أمته، وأكابر أصحابه، ومن وعد أن يظهر دينه على الدين كله، فكيف يكون أكابر خواصه مرتدين؟ فهذا ونحوه من أعظم ما يقدح به الشيعة في الرسول صلى الله عليه وسلم؛ كما قال أبوزرعة الرازي: إنما أراد هؤلاء الطعن في الرسول صلى الله عليه وسلم ليقول القائل: رجل سوء كان له أصحاب سوء، ولو كان رجلاً صالحاً لكان أصحابه صالحين.

النبي صلى الله عليه وسلم في حفظ الشرع الإسلامي وتيسير المسلمين على طريقه القويم، وفي حفظ الشرع الإسلامي وتيسير المسلمين على طريقه القويم، وفي حفظ وحراسة الأحكام عن الزيادة والنقصان» (۱) ويقولون بأنه «لابد من إمام منصوب من الله تعالى وحاجة العالم داعية إليه، ولا مفسدة فيه، فيجب نصبه...» (۲)، وأن الإمامة «إنها وجبت لأنها لطف.. وإنها كانت لطفاً؛ لأن الناس إذا كان للم رئيس مطاع موشد يردع الظالم عن ظلمه، ويحملهم على الخير، ويردعهم عن الشر، كانوا أقرب إلى الصلاح، وأبعد عن الفساد، وهو اللطف» (۳).

فيقال لهم: إن أئمتكم الاثني عشر \_غير علي رضي الله عنــه \_ لم

<sup>(</sup>١) الشيعة في التاريخ، (ص ٤٤\_٥٤).

<sup>(</sup>٢) منهاج الكرامة، (ص٧٢\_٧٣).

<sup>(</sup>٣) أعيان الشيعة، (١/ ٢/ ص٦).

يملكوا الرئاسة العامة في أمور الدين والدنيا، ولم يملكوا ردع الظالم عن ظلمه، وحمل الناس على الخير وردعهم عن الشر! فكيف تدعون لهم الدعاوى الخيالية التي لم تكن واقعاً أبداً؟! وهذا لو تأملتم ينقض كونهم أئمة \_حسب مفهومكم \_! لأنه لم يحصل منهم اللطف الذي تزعمون.

أ المحال ورد في كتاب نهج البلاغة أن علياً رضي الله عنه كان يناجي ربه بهذا الدعاء: «اللهم اغفر لي ما أنت أعلم به مني، فإن عدت فعد علي بالمغفرة، اللهم اغفر لي ما وأيت (١) من نفسي ولم تجدله وفاء عندي، اللهم اغفر لي ما تقربت به إليك بلساني ثم ألفه قلبي، اللهم اغفر لي مرزات الألحاظ وسقطات الألفاظ، وسهوات الجنان وهفوات اللسان» (٢).

فهو رضي الله عنه يدعو الله بأن يغفر له ذنوبه من السهو وغيره، وهذا ينافي ما تزعمونه له من العصمة!

<sup>(</sup>١) وأيت: أي وعدت. والوأي: الوعد.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة (شرح ابن أبي الحديد، ٦/ ١٧٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «بحار الأنوار» (١١/ ٦٠)، «المعالم الزلفي» (ص٣٠٣).

<sup>(</sup>٤) «المعالم الزلفي» (ص ٣٠٣).

على جميع الأشياء، فما قبل صلح، وما لم يقبل فسد»(١)!

ويقال للشيعة: لقد كانت دعوة الأنبياء عليهم السلام إلى التوحيد وإخلاص العبادة لله، لا إلى ولاية علي كما تدعون. قال تعالى ورَمَّ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥]. وإذا كانت ولاية علي كما تدعون مكتوبة في جميع صحف الأنبياء؛ فلماذا ينفرد بنقلها الشيعة ولا يعلم بها أحد غيرهم؟! ولماذا لم يعلم بذلك أصحاب الديانات؟! وكثير منهم أسلم ولم يذكر هذه الولاية. بل لماذا لم تُسجل في القرآن وهو المهيمن على جميع الكتب؟!.

الأئمة؟! هل تمتع الأئمة؟!

ومن هم أبناؤهم من المتعة؟!

[171] يقول الشيعة: إن الأئمة يعلمون ما كان وما يكون وأنه لا يخفى عليهم الشيء، وإن على بن أبي طالب باب العلم - فكيف يجهل على حكم المذي ويُرسل للنبي صلى الله عليه وسلم من يعلمه الأحكام المتعلقة بذلك؟!

[۱۷۲] إن الجريمة التي اقترفها الصحابة عند الشيعة هي انحرافهم عن ولاية على -رضي الله عنه -كما يدَّعون، وعدم التسليم له بالخلافة، فتصرفهم هذا أسقط عدالتهم عند الشيعة. فما بالهم لم

 <sup>(</sup>١) ودائع النبوة اللطهران، (ص ١٥٥).

يفعلوا مثل ذلك مع الفِرق الشيعية الأخرى الذين أنكروا بعض أثمتهم كد «الفطحية» و «الواقفة» وغيرهم؟! بل تجدهم يحتجون برجالهم ويعدلونهم (١)! فلهاذا هذا التناقض؟!

[ المحمل التقية المسلمة وغيرهم - المحمل التقية للأئمة وغيرهم - كما سبق - وهي أن يُظهر الإمام غير ما يُبطن، وقد يقول غير الحق. ومن يستعمل التقية سيكذب، والكذب معصية!

المعنى الله عنه والمحلوب المعنى الله عنه والله بإصلاح ما أفسده الخلفاء الذين سبقوه، فرفض محتجًا بأنه يخشى أن يتفرق عنه جنده (٢) مع أن التهم التي وجهوها للخلفاء قبله (أبي بكر وعمر وعثمان ورضي الله عنهم والمعنى الله عنهم التي والمسنة. فهل ترك على لتلك المخالفات كما هي يُناسب «العصمة» التي يدّعونها له؟!

[170] لقد اختار عمر \_ رضي الله عنه \_ ستة أشخاص للشورى بعد وفاته، ثم تنازل ثلاثة منهم، ثم تنازل عبدالرحمن ابن عوف، فبقي عثمان وعلى \_ رضي الله عنهم \_، فلماذا لم يذكر عليٌ منذ البداية أنه موصى له بالخلافة؟! فهل كان يخاف أحداً بعد وفاة عمر؟!

<sup>(</sup>۱) انظر على سبيل المثال: «رجال الكشي» (ص٢٧، ٢١٩، ٤٤٥، ٤٦٥)، و«رأجال النجاشي» (ص ٢٨، ٥٣، ٢٨، ٩٥، ١٣٩)، و«جامع السرواة» للأردبسيلي (١/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٢) «الروضة للكليني»، (ص٢٩).

التي تذكر تسلسل الأئمة بأسمائهم بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم التي تذكر تسلسل الأئمة بأسمائهم بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى مهديهم ، ومع ذلك يأتي كبير مراجعهم في هذا العصر وينفي وجود نص على تسمية هؤلاء الأئمة! حيث يقول الخوئي: «الروايات المتواترة الواصلة إلينا من طريق العامة والخاصة قد حددت الأئمة عليهم السلام باثني عشر من الناحية العددية ، ولم تحددهم بأسمائهم عليهم السلام واحدًا بعد واحد» (١).

المعلى وسلم - كما هو معلوم - ، ثم نجدهم يتناقضون عندما يريدون عليه وسلم - كما هو معلوم - ، ثم نجدهم يتناقضون عندما يريدون الرد على من يقول لهم : لماذا لم يدعُ علي رضي الله عنه لنفسه بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم مادام منصوصًا عليه ؟ فيدعون أنه لم يفعل ذلك خشية ارتداد الصحابة عن الإسلام!! ، ففي الكافي عن الباقر قال : إن الناس لما صنعوا ما صنعوا إذ بايعوا أبابكر لم يمنع أمير المؤمنين من أن يدعو لنفسه إلا نظره للناس ، وتخوفًا عليهم أن يرتدوا عن الإسلام فيعبدوا الأوثان (٢).

[١٧٨] يزعم الشيعة - كما سبق - النص على أثمتهم ، ولكننا نجد

 <sup>(</sup>١) صراط النجاة، (٢/٢٥٤). وانظر «الإمامة والنص» للأستاذ فيصل نـور، ص
 ٣٠٦.

<sup>(</sup>۲) الكافي ( ٨/ ٢٩٥) ، وانظر «البحار» ( ۲۸/ ٢٥٥) و «أمالي الطوسي» ، ص ٢٣٤.

في كتبهم روايات كثيرة جدًا تنافي هذا الزعم ، وقد جمعها الأستاذ فيصل نور ووثقها في كتابه «الإمامة والنص» ، فليراجعه من أراد معرفة الحقيقة .

ختامًا: أسأل الله أن ينفع بهذه الأسئلة شباب السيعة ، ويجعلها مفتاح خير لهم يدلهم إلى الحق ، ويُحفزهم إلى طلبه والتمسك به ، لا يخشون في ذلك لومة لائم .

وأود ممن يجد إلزامًا لم أذكره فيها سبق أن يبعث بـ إلى لأضيفه في الطبعات القادمة – إن شاء الله - . والله أعلـم، وصلى الله عـلى نبينا محمد وآله وصحبه وسلم .

\* \* \*